Ciclo de catequesis

Jubileo 2025
(1)
JESUCRISTO
NUESTRA ESPERANZA

Papa Leon XIV



Leon XIV

Ciclo Catequesis
Jubileo 2025 (II)

Jesucristo Nuestra Esperanza

www.opusdei.org


https://opusdei.org/

© 2025 Copyright: Libreria Editrice Vaticana
© Copyright Imagen portada: shutterstock_2704062179 / Shutterstock.com



indice

Jesucristo nuestra esperanza. 111

1. La preparacion de la cena

. La traicion.

. El perdon
. La entrega.
. La crucifixién

. La muerte
. La muerte
. El descenso.

© 00 NN O U1 &~ W DN

. La resurreccion

10. Volver a encender

Jesucristo, nuestra esperanza. IV

La resurreccién de Cristo y los desafios del mundo actual

1. El Resucitado, fuente viva de la esperanza humana

2. La resurreccion de Cristo, respuesta a la tristeza del ser
humano

. La Pascua da esperanza a la vida cotidiana.

. La espiritualidad pascual inspira la fraternidad.

. Espiritualidad pascual y ecologia integral

. Esperar en la vida para generar vida

N Oy U AW

. La Pascua de Jesucristo: respuesta definitiva a la pregunta
sobre nuestra muerte

8. La Pascua como destino del corazén inquieto.




Jesucristo, nuestra esperanza 111

La Pascua de Jests



1. La preparacion de la cena

«Prepdrennos alli lo necesario»
(Mc 14,15)

Miércoles, 6 de agosto de 2025
Queridos hermanos y hermanas,

seguimos nuestro camino jubilar al descubrimiento del rostro de Cristo, en
el que nuestra esperanza toma forma y consistencia. Hoy comenzamos a
reflexionar sobre el misterio de la pasion, muerte y resurreccién de Jesus.
Iniciemos meditando una palabra que parece sencilla, pero que custodia un
secreto precioso de la vida cristiana: preparar.

En el Evangelio de Marcos se cuenta que «el primer dia de la fiesta de los
panes Acimos, cuando se inmolaba la victima pascual, los discipulos
dijeron a Jesus: «;Dénde quieres que vayamos a prepararte la comida
pascual?”». (Mc 14,12). Es una pregunta practica, pero también cargada de
expectacion. Los discipulos intuyen que algo importante estd a punto de
suceder, pero no conocen los detalles. La respuesta de Jesus parece casi un
enigma: «Vayan a la ciudad; alli se encontraran con un hombre que lleva un
cantaro de agua.» (v. 13). Los detalles se vuelven simbdlicos: un hombre
que lleva un cantaro —gesto habitualmente femenino en aquella época—,
una sala en el piso superior ya preparada, un duefio de la casa desconocido.
Es como si todas las cosas hubieran sido preparadas de antemano. De
hecho, asi es. En este episodio, el Evangelio nos revela que el amor no es
fruto del azar, sino de una eleccién consciente. No se trata de una simple
reaccion, sino de una decision que requiere preparacion. Jesus no afronta su
pasion por fatalidad, sino por fidelidad a un camino acogido y recorrido con
libertad y cuidado. Esto es lo que nos consuela: saber que el don de su vida
nace de una intencion profunda, no de un impulso repentino.

Esa «sala en el piso superior ya preparada» nos dice que Dios siempre nos
precede. Incluso antes de que nos demos cuenta de que necesitamos
acogida, el Sefior ya ha preparado para nosotros un espacio donde
reconocernos y sentirnos sus amigos. Este lugar es, en el fondo, nuestro



corazon: una “sala” que puede parecer vacia, pero que solo espera ser
reconocida, llenada y custodiada. La Pascua, que los discipulos deben
preparar, esta en realidad ya preparada en el corazén de Jests. Es El quien
lo ha pensado todo, dispuesto todo, decidido todo. Sin embargo, pide a sus
amigos que hagan su parte. Esto nos ensefia algo esencial para nuestra vida
espiritual: la gracia no elimina nuestra libertad, sino que la despierta. El don
de Dios no anula nuestra responsabilidad, sino que la hace fecunda.

Hoy, como entonces, hay una cena que preparar. No se trata solo de la
liturgia, sino de nuestra disponibilidad a entrar en un gesto que nos supera.
La FEucaristia no se celebra solo en el altar, sino también en la vida
cotidiana, donde es posible vivir todo como ofrenda y accién de gracias.
Prepararse para celebrar esta accion de gracias no significa hacer mas, sino
dejar espacio. Significa quitar lo que estorba, rebajar las pretensiones, dejar
de cultivar expectativas irreales. Con demasiada frecuencia, de hecho,
confundimos los preparativos con las ilusiones. Las ilusiones nos distraen,
los preparativos nos orientan. Las ilusiones buscan un resultado, los
preparativos hacen posible un encuentro. El amor verdadero —nos recuerda
el Evangelio— se da incluso antes de ser correspondido. Es un don
anticipado. No se basa en lo que recibe, sino en lo que desea ofrecer. Es lo
que Jesus vivio con los suyos: mientras ellos ain no entendian, mientras
uno estaba a punto de traicionarlo y otro de renegar de él, El preparaba una
cena de comunion para todos.

Queridos hermanos y hermanas, también nosotros estamos invitados a
«preparar la Pascua» del Sefior. No solo la litirgica, sino también la de
nuestra vida. Cada gesto de disponibilidad, cada acto gratuito, cada perdén
ofrecido por adelantado, cada esfuerzo aceptado con paciencia es una forma
de preparar un lugar donde Dios puede habitar. Podemos entonces
preguntarnos: ;qué espacios de mi vida necesito reordenar para que estén
listos para acoger al Sefior? ;Qué significa para mi hoy «preparar»? Quizas
renunciar a una pretension, dejar de esperar que el otro cambie, dar el
primer paso. Quizas escuchar mas, obrar menos o aprender a confiar en lo
que ya esta dispuesto.

Si acogemos la invitacion a preparar el lugar de la comunion con Dios y
entre nosotros, descubrimos que estamos rodeados de signos, encuentros,



palabras que nos orientan hacia esa sala, espaciosa y ya preparada, en la que
se celebra incesantemente el misterio de un amor infinito, que nos sostiene
y siempre nos precede. Que el Sefior nos conceda ser humildes
preparadores de su presencia. Y, en esta disponibilidad cotidiana, crezca
también en nosotros esa confianza serena que nos permite afrontar todo con
el corazén libre. Porque donde se ha preparado el amor, la vida puede
realmente florecer.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

2. La traicion.

«z;Seré yo?»
(Mc 14,19)

Miércoles, 13 de agosto de 2025
Queridos hermanos y hermanas:

Continuamos nuestro camino en la escuela del Evangelio, siguiendo los
pasos de Jesus en los ultimos dias de su vida. Hoy nos detenemos en una
escena intima, dramatica, pero también profundamente verdadera: el
momento en el que durante la cena pascual Jesus revela que uno de los
Doce esta a punto de traicionarlo: «En verdad os digo que uno de vosotros
me va a entregar: uno que esta comiendo conmigo» (Mc 14,18).

Son palabras contundentes. Jests no las pronuncia para condenar, sino para
mostrar que el amor, cuando es verdadero, no puede prescindir de la verdad.
La habitacion del piso superior, donde poco antes se habia preparado todo
con atencion, se llena de repente de un dolor silencioso, hecho de preguntas,
de sospechas, de vulnerabilidad. Es un dolor que conocemos bien también
nosotros, cuando en las relaciones mas queridas se insinta la sombra de la
traicion.

Sin embargo, el modo en el que Jesis habla de lo que esta a punto de
suceder es sorprendente. No levanta la voz, no sefiala con el dedo, no
pronuncia el nombre de Judas. Habla de tal modo que cada uno pueda
cuestionarse a si mismo. Y es precisamente eso lo que sucede: «Ellos

comenzaron a entristecerse y a preguntarle uno tras otro: ‘;Seré yo?’» (Mc
14,19).

Queridos amigos, esta pregunta —“;Seré yo?”— es quiza una de las
preguntas mas sinceras que podemos hacernos a nosotros mismos. No es la
pregunta del inocente, sino la del discipulo que descubre su fragilidad. No
es el grito del culpable, sino el susurro de quien, aunque queriendo amar,
sabe que puede herir. Es en esta consciencia donde inicia el camino de la
salvacion.



Jesus no denuncia para humillar. Dice la verdad porque quiere salvar. Y
para ser salvados hay que sentir: sentir que se esta involucrado, sentir que
se es amado a pesar de todo, sentir que el mal es real pero no tiene la tltima
palabra. Solo quien ha conocido la verdad de un amor profundo puede
aceptar también la herida de una traicion.

La reaccion de los discipulos no es rabia, sino tristeza. No se indignan, se
entristecen. Es un dolor que nace de la posibilidad real de ser involucrados.
Y precisamente esta tristeza, si se acoge con sinceridad, se convierte en un
lugar de conversion. El Evangelio no nos ensefia a negar el mal, sino a
reconocerlo como una ocasion dolorosa para renacer.

Jesus, después, afiade una frase que nos inquieta y nos hace pensar: «El
Hijo del hombre se va, como esta escrito; pero, jay de aquel hombre por
quien el Hijo del hombre sera entregado!; jmas le valdria a ese hombre no
haber nacido!» (Mc 14,21). Son palabras duras, ciertamente, pero hay que
entenderlas bien: no se trata de una maldicion, es mas bien un grito de
dolor. En griego ese “ay de aquel” suena como un lamento, como un “ay”,
una exclamacion de compasion sincera y profunda.

Nosotros estamos acostumbrados a juzgar. Dios, en cambio, acepta sufrir.
Cuando ve el mal, no se venga, sino que se entristece. Y aquel “mas le
valdria a ese hombre no haber nacido” no es una condena impuesta a priori,
sino una verdad que cada uno de nosotros puede reconocer: si renegamos
del amor que nos ha engendrado, si traicionando nos volvemos infieles a
nosotros mismos, entonces realmente perdemos el sentido de nuestra venida
al mundo y nos autoexcluimos de la salvacion.

Sin embargo, precisamente alli, en el punto mas oscuro, la luz no se apaga.
Es mas, comienza a brillar. Porque si reconocemos nuestro limite, si nos
dejamos tocar por el dolor de Cristo, entonces podemos finalmente nacer de
nuevo. La fe no nos evita la posibilidad del pecado, sino que nos ofrece
siempre una via para salir: la de la misericordia.

Jesus no se escandaliza frente a nuestra fragilidad. Sabe bien que ninguna
amistad es inmune al riesgo de traicion. Pero sigue fiandose. Sigue
sentandose en la mesa con los suyos. No renuncia a partir el pan, incluso



para quien lo traicionara. Esta es la fuerza silenciosa de Dios: no abandona
nunca la mesa del amor, ni siquiera cuando sabe que lo dejaran solo.

Queridos hermanos y hermanas, también nosotros podemos preguntarnos
hoy, con sinceridad: “;Seré yo?”. No para sentirnos acusados, sino para
abrir un espacio a la verdad en nuestro corazon. La salvacién comienza
aqui: en la conciencia de que podremos ser nosotros los que rompamos la
confianza en Dios, pero que podemos ser también nosotros los que la
recojamos, la custodiemos y la renovemos.

En el fondo, esta es la esperanza: saber que, aunque podamos fallar, Dios
nunca nos falla. Aunque podamos traicionar, El nunca deja de amarnos. Y si
nos dejamos alcanzar por este amor —humilde, herido, pero siempre fiel—
entonces podemos de verdad renacer. Y empezar a vivir ya no como
traidores, sino como hijos siempre amados.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

3. El perdon

«Los am¢ hasta el final»
(Jn 13,2)

Miércoles, 20 de agosto de 2025
Queridos hermanos y hermanas:

Hoy nos detenemos en uno de los gestos mas conmovedores y luminosos
del Evangelio: el momento en que Jesus, durante la dltima cena, ofrece el
bocado a aquel que esta a punto de traicionarlo. No es solo un gesto de
compartir, es mucho mas: es el ultimo intento del amor por no rendirse.

San Juan, con su profunda sensibilidad espiritual, nos cuenta asi ese
instante: «Durante la cena, cuando el diablo ya habia puesto en el corazon
de Judas, hijo de Simén Iscariote, la intencion de traicionarlo [...] Jesus,
sabiendo que habia llegado su hora [...] los amé hasta el final» (Jn 13,1-2).
Amar hasta el final: esta es la clave para comprender el corazon de Cristo.
Un amor que no se detiene ante el rechazo, la decepcion, ni siquiera la
ingratitud.

Jestis conoce la hora, pero no la sufre: la elige. Es El quien reconoce el
momento en que su amor tendra que pasar por la herida mas dolorosa, la de
la traicién. Y en lugar de retirarse, acusar, defenderse... sigue amando: lava
los pies, moja el pan y lo ofrece.

«Es aquel al que daré el bocado que voy a mojar en el plato» (Jn 13,26).
Con este gesto sencillo y humilde, Jests lleva adelante y a fondo su amor.
No porque ignore lo que esta sucediendo, sino precisamente porque lo ve
con claridad. Ha comprendido que la libertad del otro, incluso cuando se
extravia en el mal, todavia puede alcanzarse con la luz de un gesto manso.
Porque sabe que el verdadero perdon no espera el arrepentimiento, sino que
se ofrece primero, como un don gratuito, incluso antes de ser acogido.

Judas, por desgracia, no lo comprende. Después de dar el bocado —dice el
Evangelio— «Satanas entr6 en él» (v. 27). Este pasaje nos impacta: es
como si el mal, hasta ese momento oculto, se manifestara después de que el
amor mostrara su rostro mas desarmado. Y precisamente por eso, hermanos



y hermanas, ese bocado es nuestra salvacion: porque nos dice que Dios lo
hace todo, absolutamente todo, para llegar a nosotros, incluso en el
momento en que lo rechazamos.

Es aqui donde el perdon se revela en toda su potencia y manifiesta el rostro
concreto de la esperanza. No es olvido, no es debilidad. Es la capacidad de
dejar libre al otro, amandolo hasta el final. E1 amor de Jestus no niega la
verdad del dolor, pero no permite que el mal sea la ultima palabra. Este es el
misterio que Jesus realiza por nosotros, en el que también nosotros, a veces,
estamos llamados a participar.

Cuantas relaciones se rompen, cuantas historias se complican, cuantas
palabras no dichas quedan en el aire. Sin embargo, el Evangelio nos
muestra que siempre hay una manera de seguir amando, incluso cuando
todo parece irremediablemente comprometido. Perdonar no significa negar
el mal, sino impedir que genere mas mal. No es decir que no haya pasado
nada, sino hacer todo lo posible para que no sea el rencor el que decida el
futuro.

Cuando Judas sale de la habitacion, «era de noche» (v. 30). Pero
inmediatamente después, Jesus dice: «Ahora el Hijo del hombre ha sido
glorificado» (v. 31). La noche sigue ahi, pero una luz ya ha comenzado a
brillar. Y brilla porque Cristo permanece fiel hasta el final, y asi su amor es
mas fuerte que el odio.

Queridos hermanos y hermanas, nosotros también vivimos noches
dolorosas y agotadoras. Noches del alma, noches de decepcion, noches en
las que alguien nos ha herido o traicionado. En esos momentos, la tentacion
es cerrarnos, protegernos, devolver el golpe. Pero el Sefior nos muestra que
hay esperanza, que siempre hay otro camino. Nos ensefia que se puede
ofrecer un bocado incluso a quien nos da la espalda. Que se puede
responder con el silencio de la confianza. Y que se puede seguir adelante
con dignidad, sin renunciar al amor.

Hoy pedimos la gracia de saber perdonar, incluso cuando no nos sentimos
comprendidos, incluso cuando nos sentimos abandonados. Porque es
precisamente en esos momentos cuando el amor puede alcanzar su cima.
Como nos ensefia Jesus, amar significa dejar al otro libre —incluso para



traicionar— sin dejar nunca de creer que incluso esa libertad, herida y
perdida, puede ser arrancada del engafio de las tinieblas y devuelta a la luz
del bien.

Cuando la luz del perdon logra filtrarse entre las grietas mas profundas del
corazon, comprendemos que nunca es inutil. Aunque el otro no lo acoja,
aunque parezca vano, el perdon libera a quien lo ofrece: disuelve el
resentimiento, devuelve la paz, nos devuelve a nosotros mismos.

Jesus, con el sencillo gesto de ofrecer el pan, muestra que toda traicion
puede convertirse en una oportunidad de salvacion, si se elige como espacio
para un amor mas grande. No cede ante el mal, sino que lo vence con el
bien, impidiendo que apague lo que hay de mas verdadero en nosotros: la
capacidad de amar.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

4. La entrega.

«¢A quién buscan?»
(Jn 18,4)

Miércoles, 27 de agosto de 2025
Queridos hermanos y hermanas,

Hoy nos detenemos en una escena que marca el inicio de la pasion de Jesus:
el momento de su detencion en el huerto de los Olivos. El evangelista Juan,
con su habitual profundidad, no nos presenta a un Jesus asustado, que huye
o se esconde. Al contrario, nos muestra a un hombre libre, que se adelanta y
toma la palabra, afrontando con valentia la hora en la que puede
manifestarse la luz del amor mas grande.

«Jesus, sabiendo todo lo que le iba a suceder, se adelant6 y les dijo: “sA
quién buscan?”» (Jn 18,4). Jesus lo sabe. Sin embargo, decide no retroceder.
Se entrega. No por debilidad, sino por amor. Un amor tan pleno, tan
maduro, que no teme el rechazo. Jesus no es capturado: se deja capturar. No
es victima de un arresto, sino autor de un don. En este gesto se encarna una
esperanza de salvacion para nuestra humanidad: saber que, incluso en la
hora mas oscura, se puede seguir siendo libre para amar hasta el final.

Cuando Jesus responde «Soy yo», los soldados caen al suelo. Se trata de un
pasaje misterioso, ya que esta expresion, en la revelacion biblica, evoca el
nombre mismo de Dios: «Yo soy». Jesus revela que la presencia de Dios se
manifiesta precisamente alli donde la humanidad experimenta la injusticia,
el miedo y la soledad. Precisamente alli, la luz verdadera esta dispuesta a
brillar sin temor a ser abrumada por el avance de las tinieblas.

En plena noche, cuando todo parece derrumbarse, Jesis muestra que la
esperanza cristiana no es evasion, sino decision. Esta actitud es fruto de una
profunda oracion en la que no se pide a Dios que nos libre del sufrimiento,
sino que nos dé la fuerza para perseverar en el amor, conscientes de que la
vida ofrecida libremente por amor nadie nos la puede quitar.

«Si me buscan a mi, dejen que estos se vayan» (Jn 18,8). En el momento de
su detencion, Jesus no se preocupa por salvarse a si mismo: solo desea que



sus amigos puedan irse libres. Esto demuestra que su sacrificio es un
verdadero acto de amor. Jesus se deja capturar y encarcelar por los guardias
solo para poder dejar en libertad a sus discipulos.

Jesus vivio cada dia de su vida como preparacion para este momento
dramatico y sublime. Por eso, cuando llega, tiene la fuerza de no buscar una
via de escape. Su corazon sabe bien que perder la vida por amor no es un
fracaso, sino que posee una misteriosa fecundidad. Como el grano de trigo
que, al caer en tierra, no permanece solo, sino que muere y da fruto.

También Jesus se siente turbado ante un camino que parece conducir solo a
la muerte y al fin. Pero esta igualmente convencido de que solo una vida
perdida por amor, al final, se reencuentra. En esto consiste la verdadera
esperanza: no en tratar de evitar el dolor, sino en creer que, incluso en el
corazon de los sufrimientos mas injustos, se esconde la semilla de una
nueva vida.

¢Y nosotros? Cuantas veces defendemos nuestra vida, nuestros proyectos,
nuestras seguridades, sin darnos cuenta de que, al hacerlo, nos quedamos
solos. La logica del Evangelio es diferente: solo lo que se da florece, solo el
amor que se vuelve gratuito puede devolver la confianza incluso alli donde
todo parece perdido.

El Evangelio de Marcos también nos habla de un joven que, cuando Jests
es arrestado, huye desnudo (Mc 14,51). Es una imagen enigmatica, pero
profundamente evocadora. También nosotros, en nuestro intento de seguir a
Jesus, vivimos momentos en los que nos vemos sorprendidos y quedamos
despojados de nuestras certezas. Son los momentos mas dificiles, en los que
nos sentimos tentados de abandonar el camino del Evangelio porque el
amor nos parece un viaje imposible. Sin embargo, sera precisamente un
joven, al final del Evangelio, quien anunciara la resurreccion a las mujeres,
ya no desnudo, sino vestido con una tunica blanca.

Esta es la esperanza de nuestra fe: nuestros pecados y nuestras vacilaciones
no impiden que Dios nos perdone y nos devuelva el deseo de retomar
nuestro seguimiento, para hacernos capaces de dar la vida por los demas.

Queridos hermanos y hermanas, aprendamos también nosotros a
entregarnos a la buena voluntad del Padre, dejando que nuestra vida sea una



respuesta al bien recibido. En la vida no es necesario tenerlo todo bajo
control. Basta con elegir cada dia amar con libertad. Esta es la verdadera
esperanza: saber que, incluso en la oscuridad de la prueba, el amor de Dios
nos sostiene y hace madurar en nosotros el fruto de la vida eterna.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

5. La crucifixion

«Tengo sed»
(Jn 19,28)

Miércoles, 3 de septiembre de 2025
Queridos hermanos y hermanas,

En el centro del relato de la pasion, en el momento mas luminoso y a la vez
mas oscuro de la vida de Jesus, el Evangelio de Juan nos entrega dos
palabras que encierran un misterio inmenso: «Iengo sed» (19,28), e
inmediatamente después: «Todo esta cumplido» (19,30). Palabras ultimas,
pero cargadas de toda una vida, que revelan el sentido de toda la existencia
del Hijo de Dios. En la cruz, Jests no aparece como un héroe victorioso,
sino como un mendigo de amor. No proclama, no condena, no se defiende.
Pide, humildemente, lo que por si solo no puede darse de ninguna manera.

La sed del Crucificado no es solo la necesidad fisiolégica de un cuerpo
destrozado. Es también y, sobre todo, la expresién de un deseo profundo: el
de amor, de relacién, de comunién. Es el grito silencioso de un Dios que,
habiendo querido compartir todo de nuestra condicion humana, se deja
atravesar también por esta sed. Un Dios que no se avergiienza de mendigar
un sorbo, porque en ese gesto nos dice que el amor, para ser verdadero,
también debe aprender a pedir y no solo a dar.

«Tengo sed», dice Jests, y de este modo manifiesta su humanidad y
también la nuestra. Ninguno de nosotros puede bastarse a si mismo. Nadie
puede salvarse por si mismo. La vida se «cumple» no cuando somos
fuertes, sino cuando aprendemos a recibir. Y precisamente en ese momento,
después de haber recibido de manos ajenas una esponja empapada en
vinagre, Jesus proclama: «Todo esta cumplido». El amor se ha hecho
necesitado, y precisamente por eso ha llevado a cabo su obra.

Esta es la paradoja cristiana: Dios salva no haciendo, sino dejandose hacer.
No venciendo al mal con la fuerza, sino aceptando hasta el fondo la
debilidad del amor. En la cruz, Jests nos ensefia que el ser humano no se
realiza en el poder, sino en la apertura confiada a los demas, incluso cuando



son hostiles y enemigos. La salvacion no esta en la autonomia, sino en
reconocer con humildad la propia necesidad y saber expresarla libremente.

El cumplimiento de nuestra humanidad en el disefio de Dios no es un acto
de fuerza, sino un gesto de confianza. Jesus no salva con un golpe de efecto,
sino pidiendo algo que por si solo no puede darse. Y aqui se abre una puerta
a la verdadera esperanza: si incluso el Hijo de Dios ha elegido no bastarse a
si mismo, entonces también su sed —de amor, de sentido, de justicia— no
es un signo de fracaso, sino de verdad.

Esta verdad, aparentemente tan simple, es dificil de aceptar. Vivimos en una
época que premia la autosuficiencia, la eficiencia, el rendimiento. Sin
embargo, el Evangelio nos muestra que la medida de nuestra humanidad no
la da lo que podemos conquistar, sino la capacidad de dejarnos amar Yy,
cuando es necesario, también ayudar.

Jesus nos salva mostrandonos que pedir no es indigno, sino liberador. Es el
camino para salir de la ocultacion del pecado, para volver al espacio de la
comunion. Desde el principio, el pecado ha generado vergiienza. Pero el
perdon, el verdadero, nace cuando podemos mirar de frente nuestra
necesidad y ya no temer ser rechazados.

La sed de Jesus en la cruz es entonces también la nuestra. Es el grito de la
humanidad herida que sigue buscando agua viva. Y esta sed no nos aleja de
Dios, sino que nos une a El. Si tenemos el valor de reconocerla, podemos
descubrir que también nuestra fragilidad es un puente hacia el cielo.
Precisamente en el pedir —no en el poseer— se abre un camino de libertad,
porque dejamos de pretender bastarnos a nosotros mismos.

En la fraternidad, en la vida sencilla, en el arte de pedir sin vergiienza y de
ofrecer sin calculo, se esconde una alegria que el mundo no conoce. Una
alegria que nos devuelve a la verdad original de nuestro ser: somos criaturas
hechas para dar y recibir amor.

Queridos hermanos y hermanas, en la sed de Cristo podemos reconocer
toda nuestra sed. Y aprender que no hay nada mas humano, nada mas
divino, que saber decir: necesito. No temamos pedir, sobre todo cuando nos
parece que no lo merecemos. No nos avergoncemos de tender la mano. Es
precisamente alli, en ese gesto humilde, donde se esconde la salvacién.



Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

6. La muerte

«Jesus, dando un fuerte grito, expiro»
(Mc 15, 37)

Miércoles, 10 de septiembre de 2025
Queridos hermanos y hermanas:
Buenos dias y gracias por vuestra presencia, jun hermoso testimonio!

Hoy contemplamos la cumbre de la vida de Jests en este mundo: su muerte
en la cruz. Los Evangelios recogen un detalle muy valioso, que merece ser
contemplado con la inteligencia de la fe. En la cruz, Jesis no muere en
silencio. No se apaga lentamente, como una luz que se consume, sino que
deja la vida con un grito: «Jesus, dando un fuerte grito, expiré» (Mc 15,37).
Ese grito encierra todo: dolor, abandono, fe, ofrenda. No es solo la voz de
un cuerpo que cede, sino la dltima sefial de una vida que se entrega.

El grito de Jesus va precedido por una pregunta, una de las mas lacerantes
que se pueden pronunciar: «Dios mio, Dios mio, ¢por qué me has
abandonado?». Es el primer versiculo del Salmo 22, pero en los labios de
Jesus adquiere un peso unico. El Hijo, que siempre ha vivido en intima
comunién con el Padre, experimenta ahora el silencio, la ausencia, el
abismo. No se trata de una crisis de fe, sino de la dltima etapa de un amor
que se entrega hasta el fondo. El grito de Jests no es desesperacion, sino
sinceridad, verdad llevada al limite, confianza que resiste incluso cuando
todo calla.

En ese momento, el cielo se oscurece y el velo del templo se rasga (cf. Mc
15,33. 38). Es como si la creacion participara de ese dolor y al mismo
tiempo revelara algo nuevo: Dios ya no habita detras de un velo, su rostro
es ahora plenamente visible en el Crucifijo. Es alli, en aquel hombre
desgarrado, donde se manifiesta el amor mas grande. Es alli donde podemos
reconocer a un Dios que no permanece distante, sino que atraviesa hasta el
fondo nuestro dolor.

El centurion, un pagano, lo entiende. No porque haya escuchado un
discurso, sino porque vio morir a Jesus en ese modo: «Verdaderamente este



hombre era Hijo de Dios» (Mc 15,39). Es la primera profesion de fe
después de la muerte de Jesus. Es el fruto de un grito que no se disperso en
el viento, sino que tocé un corazén. A veces, lo que no somos capaces de
decir con palabras lo expresamos con la voz. Cuando el corazon esta lleno
grita. Y esto no siempre es una seflal de debilidad, puede ser un profundo
acto de humanidad.

Nosotros estamos acostumbrados a pensar en el grito como algo
descompuesto, que hay que reprimir. El Evangelio confiere a nuestro grito
un valor inmenso, recordandonos que puede ser una invocacion, una
protesta, un deseo, una entrega. Es mas, puede ser la forma extrema de la
oracion, cuando ya no nos quedan palabras en ese grito, Jesus puso todo lo
que le quedaba: todo su amor, toda su esperanza.

Si, porque también hay esto en el grito: una esperanza que no se resigna. Se
grita cuando se cree que alguien todavia puede escuchar. Se grita no por
desesperacién, sino por deseo. Jesis no grité contra el Padre, sino hacia EL
Incluso en el silencio, estaba convencido de que el Padre estaba alli. Y asi
nos mostrd que nuestra esperanza puede gritar, incluso cuando todo parece
perdido.

Gritar se convierte entonces en un gesto espiritual. No es solo es primer
acto de nuestro nacimiento —cuando llegamos al mundo llorando— : es
también un modo para permanecer vivos. Se grita cuando se sufre, pero
también cuando se ama, se llama, se invoca. Gritar es decir que estamos,
que no queremos apagarnos en silencio, que tenemos todavia algo que
ofrecer.

En el viaje de la vida, hay momentos en los que guardar todo dentro puede
consumirnos lentamente. Jesis nos ensefia a no tener miedo del grito,
mientras sea sincero, humilde, orientado al Padre. Un grito no es nunca
inutil si nace del amor. Y nunca es ignorado si se entrega a Dios. Es una via
para no ceder al cinismo, para continuar creyendo que otro mundo es
posible.

Queridos hermanos y hermanas, aprendamos también esto del Sefior Jesus:
aprendamos el grito de la esperanza cuando llega la hora de la prueba
extrema. No para herir, sino para encomendarnos. No para gritar contra



alguien, sino para abrir el corazon. Si nuestro grito es verdadero, podra ser
el umbral de una nueva luz, de un nuevo nacimiento. Como para Jesus:
cuando todo parece acabado, en realidad, la salvacion estaba a punto de
iniciar. Si se manifiesta con la confianza y la libertad de los hijos de Dios, la
voz sufriente de nuestra humanidad, unida a la voz de Cristo, se puede
convertir en fuente de esperanza para nosotros y para quien esta a nuestro
lado.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

7. La muerte

«Un sepulcro nuevo, en el que nadie habia sido depositado atiin»
(Jn 19,40-41)

Miércoles, 17 de septiembre de 2025
Queridos hermanos y hermanas,

en nuestro camino de las catequesis sobre Jesus esperanza nuestra, hoy
contemplamos el misterio del Sabado Santo. El Hijo de Dios yace en la
tumba. Pero esta su “ausencia” no es un vacio: es espera, plenitud
contenida, promesa custodiada en la oscuridad. Es el dia del gran silencio,
en el que el cielo parece mudo y la tierra inmovil, pero es justamente alli
que se cumple el misterio mas profundo de la fe cristiana. Es un silencio
gravido de sentido, como el vientre de una madre que custodia al hijo
todavia no nacido, pero ya vivo.

El cuerpo de Jesus, bajado de la cruz, fue envuelto con cuidado, como se
hace con aquello que es valioso. El evangelista Juan nos dice que fue
sepultado en un jardin, dentro «una tumba nueva, en la que todavia nadie
habia sido sepultado» (Jn 19,41). Nada es dejado a la casualidad. Aquel
jardin recuerda al Edén perdido, el lugar en el que Dios y el hombre estaban
unidos. Y aquella tumba nunca antes usada habla de algo que todavia debe
suceder: es un umbral, no un final. En el inicio de la creacién Dios habia
plantado un jardin, ahora también la nueva creacién toma forma en un
jardin: con una tumba cerrada que pronto se abrira

El Sabado Santo es también un dia de descanso. Segun la ley judia, el
séptimo dia no se debe trabajar: de hecho, luego de seis dias de creacion,
Dios descansé (cfr Gen 2,2). Ahora, también el Hijo, luego de haber
completado su obra de salvacion, descansa. No porque esta cansado, sino
porque ha concluido su trabajo. No porque se ha rendido, sino porque ha
amado hasta el final. No hay nada mas que agregar. Este descanso es el
sello de la obra cumplida, es la confirmacién de aquello que tenia que
hacerse y que ha sido completado. Es un descanso lleno de la presencia
oculta del Sefior.



Fatigamos en detenernos y descansar. Vivimos como si la vida nunca fuese
suficiente. Corremos por producir, por demostrar, por no perder terreno.
Pero el Evangelio nos ensefia que saber detenerse es un gesto de confianza
que tenemos que aprender a cumplir. El Sabado Santo nos invita a descubrir
que la vida no depende siempre de aquello que hacemos, sino también de
como sabemos desistir de cuanto hemos podido hacer.

En el sepulcro, Jests, la Palabra viviente del Padre, calla. Pero es
justamente en aquel silencio que la vida nueva inicia a fermentar. Como una
semilla en la tierra, como la oscuridad antes del amanecer. Dios no tiene
miedo del tiempo que pasa, porque es Sefior también de la espera. Asi,
también nuestro tiempo “no util”, aquel de las pausas, de los vacios, de los
momentos estériles, puede convertirse en vientre de resurreccion. Todo
silencio acogido puede ser la premisa de una Palabra nueva. Todo tiempo
detenido puede convertirse en tiempo de gracia, si lo ofrecemos a Dios.

Jesus, sepultado en la tierra, es el rostro mansueto de un Dios que no ocupa
todo el espacio. Es el Dios que deja hacer, que espera, que se retira para
dejarnos la libertad. Es el Dios que se fia, también cuando todo parece
terminado. Y nosotros, en ese sabado detenido, aprendemos que no tenemos
que tener prisa de resurgir: mas es necesario descansar, acoger el silencio,
dejarse abrazar por el limite. A veces buscamos respuestas rapidas,
soluciones inmediatas. Pero Dios trabaja en lo profundo, en el tiempo lento
de la confianza. El sabado de la sepultura se convierte asi en las entrafias de
las que pueden brotar las fuerzas de una luz invencible, aquella de la
Pascua.

Queridos amigos, la esperanza cristiana no nace en el ruido, sino en el
silencio de una espera habitada por el amor. No es hija de la euforia, sino de
un confiado abandono. Nos lo ensefia la virgen Maria: ella encarna esta
espera, esta esperanza. Cuando nos parezca que todo esta detenido, que la
vida es un camino interrumpido, acordémonos del Sabado Santo. También
en la tumba, Dios esta preparando la sorpresa mas grande. Y si sabemos
acoger con gratitud aquello acontecido, descubriremos que, justamente en la
pequefiez, y en el silencio, Dios ama transfigurar la realidad haciendo
nuevas todas las cosas con la fidelidad de su amor. La verdadera alegria



nace de la espera habitada, de la fe paciente, de la esperanza que cuanto ha
vivido en el amor, ciertamente, resurgira a la vida eterna.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

8. El descenso.

«Y en el Espiritu fue a hacer su anuncio también a los espiritus que
estaban prisioneros»
(1P 3,19)

Miércoles, 24 de septiembre de 2025
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

también hoy nos detenemos en el misterio del Sabado Santo. Es el dia del
Misterio pascual en el que todo parece inmdvil y silencioso, mientras que
en realidad se cumple una invisible accion de salvacion: Cristo desciende al
reino de los infiernos para llevar el anuncio de la Resurreccion a todos
aquellos que estaban en las tinieblas y en la sombra de la muerte.

Este evento, que la liturgia y la tradicion nos han entregado, representa el
gesto mas profundo y radical del amor de Dios por la humanidad. De hecho,
no basta decir ni creer que Jesus ha muerto por nosotros: es necesario
reconocer que la fidelidad de su amor ha querido buscarnos alli donde
nosotros mismos nos habiamos perdido, alli donde se puede empujar solo la
fuerza de una luz capaz de atravesar el dominio de las tinieblas.

Los infiernos, en la concepcién biblica, no son tanto un lugar, sino una
condicion existencial: esa condicion en la que la vida esta debilitada y
reinan el dolor, la soledad, la culpa y la separacion de Dios y de los demas.
Cristo nos alcanza también en este abismo, atravesando las puertas de este
reino de tinieblas. Entra, por asi decir, en la misma casa de la muerte, para
vaciarla, para liberar a los habitantes, tomandoles de la mano uno por uno.
Es la humildad de un Dios que no se detiene delante de nuestro pecado, que
no se asusta frente al rechazo extremo del ser humano.

El apostol Pedro, en el breve pasaje de su primera Carta que hemos
escuchado, nos dice que Jesus, vivificado en el Espiritu Santo, fue a llevar
el anuncio de salvacion también «a los espiritus encarcelados» (1Pe 3,19).
Es una de las imagenes mas conmovedoras, que no se encuentra
desarrollada en los Evangelios canénicos, sino en un texto apocrifo llamado
Evangelio de Nicodemo. Segun esta tradicion, el Hijo de Dios se adentr6 en



las tinieblas mas espesas para alcanzar también al tltimo de sus hermanos y
hermanas, para llevar también alli abajo su luz. En este gesto esta toda la
fuerza y la ternura del anuncio pascual: la muerte nunca es la ultima
palabra.

Queridos, este descenso de Cristo no tiene que ver solo con el pasado, sino
que toca la vida de cada uno de nosotros. Los infiernos no son solo la
condicion de quien esta muerto, sino también de quien vive la muerte a
causa del mal y del pecado. Es también el infierno cotidiano de la soledad,
de la vergilienza, del abandono, del cansancio de vivir. Cristo entra en todas
estas realidades oscuras para testimoniarnos el amor del Padre. No para
juzgar, sino para liberar. No para culpabilizar, sino para salvar. Lo hace sin
clamor, de puntillas, como quien entra en una habitacion de hospital para
ofrecer consuelo y ayuda.

Los Padres de la Iglesia, en paginas de extraordinaria belleza, han descrito
este momento como un encuentro: entre Cristo y Adan. Un encuentro que
es simbolo de todos los encuentros posibles entre Dios y el hombre. El
sefior desciende alli donde el hombre se ha escondido por miedo, y lo llama
por su nombre, lo toma de la mano, lo levanta, lo lleva de nuevo a la luz. Lo
hace con plena autoridad, pero también con infinita dulzura, como un padre
con el hijo que teme que ya no es amado.

En los iconos orientales de la Resurreccion, Cristo es representado mientras
derriba las puertas de los infiernos y, extendiendo sus brazos, agarra las
murfiecas de Adan y Eva. No se salva solo a si mismo, no vuelve a la vida
solo, sino que lleva consigo a toda a la humanidad. Esta es la verdadera
gloria del Resucitado: es poder de amor, es solidaridad de un Dios que no
quiere salvarse sin nosotros, sino solo con nosotros. Un Dios que no
resucita si no es abrazando nuestras miserias y nos levanta de nuevo para
una vida nueva.

El Sabado Santo es, por tanto, el dia en el que el cielo visita la tierra mas en
profundidad. Es el tiempo en el que cada rincon de la historia humana es
tocado por la luz de la Pascua. Y si Cristo ha podido descender hasta alli,
nada puede ser excluido de su redencion. Ni siquiera nuestras noches, ni
siquiera nuestros pecados mas antiguos, ni siquiera nuestros vinculos rotos.



No hay pasado tan arruinado, no hay historia tan comprometida que no
pueda ser tocada por su misericordia.

Queridos hermanos y hermanas, descender, para Dios, no es una derrota,
sino el cumplimiento de su amor. No es un fracaso, sino el camino a traveés
del cual El muestra que ningtn lugar esta demasiado lejos, ningtin corazén
demasiado cerrado, ninguna tumba demasiado sellada para su amor. Esto
nos consuela, esto nos sostiene. Y si a veces nos parece tocar el fondo,
recordemos: ese es el lugar desde el cual Dios es capaz de comenzar una
nueva creacion. Una creacion hecha de personas que se han vuelto a
levantar, de corazones perdonados, de lagrimas secadas. El Sabado Santo es
el abrazo silencioso con el que Cristo presenta toda la creacion al Padre
para volver a colocarla en su disefio de salvacion.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

9. La resurreccion

«;jLa paz esté con ustedes!»
(Jn 20,21)

Miércoles, 1 de octubre de 2025
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

El centro de nuestra fe y el corazén de nuestra esperanza se encuentran
profundamente enraizados en la resurreccion de Cristo. Leyendo con
atencion los Evangelios, nos damos cuenta de que este misterio es
sorprendente no solo porque un hombre —el Hijo de Dios— resucitd de
entre los muertos, sino también por el modo en que eligio hacerlo. De
hecho, la resurrecciéon de Jesus no es un triunfo estruendoso, no es una
venganza o una revancha contra sus enemigos. Es el testimonio maravilloso
de como el amor es capaz de levantarse después de una gran derrota para
proseguir su imparable camino.

Cuando nos recuperamos de un trauma causado por los demas, a menudo la
primera reaccion es la rabia, el deseo de hacer pagar a alguien lo que hemos
sufrido. El Resucitado no actua de este modo. Cuando emerge de los
abismos de la muerte, Jests no se toma ninguna venganza. No regresa con
gestos de potencia, sino que manifiesta con mansedumbre la alegria de un
amor mas grande que cualquier herida y mas fuerte que cualquier traicion.

El Resucitado no siente la necesidad de reiterar o afirmar su propia
superioridad. Fl se aparece a sus amigos —los discipulos—, y lo hace con
extrema discrecion, sin forzar los tiempos de su capacidad de acoger. Su
unico deseo es volver a estar en comunion con ellos, ayudandolos a superar
el sentimiento de culpa. Lo vemos muy bien en el cenaculo, donde el Sefior
se aparece a sus amigos aprisionados por el miedo. Es un momento que
expresa una fuerza extraordinaria: Jesus, después de haber descendido a los
abismos de la muerte para liberar a quienes alli estaban prisioneros, entra en
la habitacion cerrada de quienes estan paralizados por el miedo, llevandoles
un don que ninguno hubiera osado esperar: la paz.



Su saludo es simple, casi habitual: «jPaz a vosotros!» (Jn 20,19). Pero va
acompanado de un gesto tan bello que resulta casi inapropiado: Jesus
muestra a los discipulos las manos y el costado con los signos de la pasion.
¢Por qué exhibir sus heridas precisamente ante quienes, en aquellas horas
dramaticas, lo renegaron y lo abandonaron? ;Por qué no esconder aquellos
signos de dolor y evitar que se reabra la herida de la vergiienza?

Y, sin embargo, el Evangelio dice que, al ver al Sefior, los discipulos se
llenaron de alegria (cf. Jn 20,20). El motivo es profundo: Jests esta ya
plenamente reconciliado con todo lo que ha sufrido. No guarda ningun
rencor. Las heridas no sirven para reprender, sino para confirmar un amor
mas fuerte que cualquier infidelidad. Son la prueba de que, precisamente en
el momento en que hemos fallado, Dios no se ha echado atrdas. No ha
renunciado a nosotros.

Asi, el Sefior se muestra nudo y desarmado. No exige, no chantajea. Su
amor no humilla; es la paz de quien ha sufrido por amor y ahora finalmente
puede afirmar que ha valido la pena.

Nosotros, en cambio, a menudo ocultamos nuestras heridas por orgullo o
por el temor de parecer débiles. Decimos “no importa”, “ya ha pasado
todo”, pero no estamos realmente en paz con las traiciones que nos han
herido. A veces preferimos esconder nuestro esfuerzo por perdonar para no
parecer vulnerables y no correr el riesgo de sufrir de nuevo. Jests no. El
ofrece sus llagas como garantia de perdon. Y muestra que la resurreccion no
es la cancelacion del pasado, sino su transfiguracién en una esperanza de
misericordia.

Luego, el Sefior repite: «jPaz a vosotros!». Y afiade: «Como el Padre me ha
enviado, asi también os envio yo» (v. 21). Con estas palabras, confia a los
apostoles una tarea que no es tanto un poder como una responsabilidad: ser
instrumentos de reconciliacion en el mundo. Es como si dijese: «;Quién
podra anunciar el Rostro misericordioso del Padre sino vosotros, que habéis
experimentado el fracaso y el perdén?».

Jesus sopla sobre ellos y les dona el Espiritu Santo (v. 22). Es el mismo
Espiritu que lo ha sostenido en la obediencia al Padre y en el amor hasta la



cruz. Desde ese momento, los apdstoles ya no podran callar lo que han visto
y oido: que Dios perdona, levanta, restaura la confianza.

El centro de la mision de la Iglesia no consiste en administrar un poder
sobre los demas, sino en comunicar la alegria de quien ha sido amado
precisamente cuando no se lo merecia. Es la fuerza que ha hecho nacer y
crecer la comunidad cristiana: hombres y mujeres que han descubierto la
belleza de volver a la vida para poder donarla a los demas.

Queridos hermanos y hermanas, también nosotros somos enviados. El
Sefor también nos ensefia sus heridas y dice: Paz a vosotros. No tengais
miedo de mostrar vuestras heridas sanadas por la misericordia. No temais
aproximaros a quien esta encerrado en el miedo o en el sentimiento de
culpa. Que el soplo del Espiritu nos haga también a nosotros testigos de esta
paz y de este amor mas fuertes que toda derrota.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

10. Volver a encender

«¢No ardia acaso nuestro corazon, mientras nos hablaba en el camino y
nos explicaba las Escrituras?».
(Lc 24,32)

Miércoles, 8 de octubre de 2025
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

Hoy quisiera invitaros a reflexionar sobre un aspecto sorprendente de la
resurreccion de Cristo: su humildad. Si recordamos los relatos evangélicos,
nos damos cuenta de que el Sefior resucitado no hace nada espectacular
para imponerse a la fe de sus discipulos. No aparece rodeado de huestes de
angeles, no hace gestos sensacionales, no pronuncia discursos solemnes
para revelar los secretos del universo. Al contrario, se acerca discretamente,
como un viandante cualquiera, como un hombre hambriento que pide
compartir un poco de pan (cf. Lc 24,15. 41).

Maria de Magdala lo confunde con un jardinero (cf. Jn 20,15). Los
discipulos de Emaus creen que es un forastero (cf. Lc 24,18). Pedro y los
demas pescadores creen que es un simple transeunte (cf. Jn 21,4).
Habriamos esperado efectos especiales, signos de poder, pruebas
abrumadoras. Pero el Sefior no busca eso: prefiere el lenguaje de la
proximidad, de la normalidad, de la mesa compartida.

Hermanos y hermanas, en esto hay un mensaje precioso: la Resurreccion no
es un giro teatral, es una transformacion silenciosa que llena de sentido cada
gesto humano. Jesus resucitado come una porcién de pescado delante de sus
discipulos: no es un detalle marginal, es la confirmacion de que nuestro
cuerpo, nuestra historia, nuestras relaciones no son un envoltorio para tirar.
Estan destinados a la plenitud de la vida. Resucitar no significa convertirse
en espiritus evanescentes, sino entrar en una comunién mas profunda con
Dios y con nuestros hermanos, en una humanidad transfigurada por el amor.

En la Pascua de Cristo, todo puede convertirse en gracia. Incluso las cosas
mas ordinarias: comer, trabajar, esperar, cuidar de la casa, apoyar a un
amigo. La Resurreccion no resta vida al tiempo y al esfuerzo, sino que



cambia su sentido y su "sabor". Cada gesto realizado en gratitud y
comunion anticipa el Reino de Dios.

Sin embargo, hay un obstaculo que a menudo nos impide reconocer esta
presencia de Cristo en lo cotidiano: la pretension de que la alegria debe ser
sin heridas. Los discipulos de Emats caminaban tristes porque esperaban
otro final, un Mesias que no conociera la cruz. A pesar de haber oido que la
tumba esta vacia, son incapaces de sonreir. Pero Jesus esta a su lado y, con
paciencia, les ayuda a comprender que el dolor no es la negacion de la
promesa, sino el modo en que Dios ha manifestado la medida de su amor
(cf. Lc 24,13-27).

Cuando por fin se sientan a la mesa con El y parten el pan, se les abren los
ojos. Y se dan cuenta de que su corazon ya ardia, aunque no lo sabian (cf.
Lc 24,28-32). Esta es la mayor sorpresa: descubrir que bajo las cenizas del
desencanto y del cansancio siempre hay un rescoldo vivo, a la espera de ser
reavivado.

Hermanos y hermanas, la resurreccion de Cristo nos ensefia que no hay
historia tan marcada por el desengafio o el pecado que no pueda ser visitada
por la esperanza. Ninguna caida es definitiva, ninguna noche es eterna,
ninguna herida esta destinada a permanecer abierta para siempre. Por
distantes, perdidos o indignos que nos sintamos, no hay distancia que pueda
apagar la fuerza infalible del amor de Dios.

A veces pensamos que el Sefior solo viene a visitarnos en momentos de
recogimiento o de fervor espiritual, cuando nos sentimos con fuerzas,
cuando nuestra vida parece ordenada y luminosa. En cambio, el Resucitado
se acerca en los lugares mas oscuros: en nuestros fracasos, en las relaciones
desgastadas, en los trabajos cotidianos que pesan sobre nuestros hombros,
en las dudas que nos desaniman. Nada de lo que somos, ningtin fragmento
de nuestra existencia le es ajeno.

Hoy, el Sefior resucitado viene junto a cada uno de nosotros, tal como
recorremos nuestros caminos —Ilos del trabajo y el compromiso, pero
también los del sufrimiento y la soledad— y con infinita delicadeza nos
pide que nos dejemos calentar el corazon. No se impone con clamores, no
exige ser reconocido inmediatamente. Con paciencia espera el momento en



que nuestros 0jos se abran para ver su rostro amigo, capaz de transformar la
decepcion en confiada espera, la tristeza en gratitud, la resignacion en
esperanza.

El Resucitado so6lo desea manifestar su presencia, hacerse nuestro
compafiero de camino y encender en nosotros la certeza de que su vida es
mas fuerte que cualquier muerte. Pidamos, pues, la gracia de reconocer su
presencia humilde y discreta, de no esperar una vida sin pruebas, de
descubrir que todo dolor, si es habitado por el amor, puede convertirse en
lugar de comunion.

Y asi, como los discipulos de Emats, también nosotros volvemos a nuestras
casas con un corazon que arde de alegria. Una alegria sencilla, que no borra
las heridas, sino que las ilumina. Una alegria que nace de la certeza de que
el Sefior esta vivo, que camina con nosotros y nos da en cada momento la
posibilidad de recomenzar.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

Jesucristo, nuestra esperanza. IV

La resurreccion de Cristo y los desafios del mundo actual



1. El Resucitado, fuente viva de la esperanza humana
(Jn 10,7.9-10)

Miércoles, 15 de octubre de 2025
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!

En las catequesis del Afio jubilar, hasta este momento, hemos recorrido la
vida de Jesus siguiendo los Evangelios, desde el nacimiento a la muerte y
resurreccion. De este modo, nuestra peregrinacion en la esperanza ha
encontrado su fundamento firme, su camino seguro. Ahora, en la ultima
parte del camino, dejaremos que el misterio de Cristo, que culmina en la
Resurreccion, libere su luz de salvacién en contacto con la realidad humana
e histérica actual, con sus preguntas y sus desafios.

Nuestra vida esta marcada por innumerables acontecimientos, llenos de
matices y de vivencias diferentes. A veces nos sentimos alegres, otras veces
tristes, otras incluso satisfechos, o estresados, gratificados o desmotivados.
Vivimos muy ocupados, nos centramos en alcanzar resultados, llegamos a
alcanzar metas también altas, prestigiosas. Y viceversa, permanecemos
suspendidos, precarios, esperando €éxitos y reconocimientos que tardan en
llegar o nunca llegan. En resumen, nos encontramos experimentando una
situacion paradodjica: quisiéramos ser felices, pero es muy dificil
conseguirlo de forma continuada y sin sombras. Aceptamos nuestras
limitaciones y, al mismo tiempo, tenemos el impulso irreprimible de
intentar superarlas. En el fondo, sentimos que siempre nos falta algo.

En verdad, no hemos sido creados para la falta, sino para la plenitud, para
disfrutar de la vida y de la vida en abundancia, segtin la expresion de Jesus
en el Evangelio de Juan (cfr 10,10).

Este deseo grande de nuestro corazon puede encontrar su ultima respuesta
no en los roles, no en el poder, no en el tener, sino en la certeza de que
alguien se hace garante de este impulso constitutivo de nuestra humanidad;
en la conciencia de que esta espera no sera decepcionada o frustrada. Tal
certeza coincide con la esperanza. Esto no quiere decir pensar de forma
optimista: a menudo el optimismo nos decepciona, al ver como nuestras
expectativas implosionan, mientras la esperanza promete y cumple.



Hermanas y hermanos, jJests Resucitado es la garantia de esta llegada! El
es la fuente que sacia nuestra sed ardiente, la sed infinita de plenitud que el
Espiritu Santo infunde en nuestro corazon. La Resurreccion de Cristo, de
hecho, no es un simple acontecimiento de la historia humana, sino el evento
que la transform6 desde dentro.

Pensemos en una fuente de agua. ;Cuales son sus caracteristicas? Sacia y
refresca a las criaturas, riega la tierra, las plantas, hace fértil y vivo lo que
de otra forma seria arido. Alivia al caminante cansado ofreciéndole la
alegria de un oasis de frescura. Una fuente aparece como un don gratuito
para la naturaleza, para sus criaturas, para los seres humanos. Sin agua no
se puede vivir.

El Resucitado es la fuente viva que no se seca y no sufre alteraciones.
Permanece siempre pura y preparada para todo el que tenga sed. Y cuanto
mas saboreamos el misterio de Dios, mas nos atrae, sin quedar nunca
completamente saciados. San Agustin, en el décimo libro de las
Confesiones, capta este anhelo inagotable de nuestro corazén y lo expresa
en el famoso Himno a la Belleza: «Exhalaste tu fragancia y respiré, y ya
suspiro por ti; gusté de ti, y siento hambre y sed; me tocaste, y me abrasé en
tu paz» (X, 27,38).

Jestis, con su Resurreccion, nos ha asegurado una permanente fuente de
vida: El es el Viviente (cfr Hch 1,18), el amante de la vida, el victorioso
sobre toda muerte. Por eso es capaz de ofrecernos alivio en el camino
terreno y asegurarnos la quietud perfecta en la eternidad. Solo Jestis muerto
y resucitado responde a las preguntas mas profundas de nuestro corazon:
¢hay realmente un punto de llegada para nosotros? ;Tiene sentido nuestra
existencia? ;Y el sufrimiento de tantos inocentes, como podra ser redimido?

Jesus Resucitado no deja caer una respuesta “desde arriba”, sino que se
hace nuestro compafiero en este viaje a menudo cansado, doloroso,
misterioso. Solo El puede llenar nuestra jarra vacia, cuando la sed se hace
insoportable.

Y El es también el punto de llegada de nuestro caminar. Sin su amor, el
viaje de la vida se convertiria en un vagar sin meta, un tragico error con un
destino perdido. Somos criaturas fragiles. El error forma parte de nuestra



humanidad, es la herida del pecado que nos hace caer, renunciar, desesperar.
Resurgir significa sin embargo volver a levantarse y ponerse de pie. El
Resucitado garantiza la llegada, nos conduce a casa, donde somos
esperados, amados, salvados. Hacer el viaje con El al lado significa
experimentar ser sostenidos a pesar de todo, saciados y fortalecidos en las
pruebas y en las fatigas que, como piedras pesadas, amenazan con bloquear
o desviar nuestra historia.

Queridos, de la Resurreccion de Cristo brota la esperanza que nos hace
gustar anticipadamente, no obstante las fatigas de la vida, una quietud
profunda y gozosa: aquella paz que El solo nos podra dar al final, sin fin.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

2. La resurreccion de Cristo, respuesta a la tristeza del ser humano
(Lc 24,32-35)

Miércoles, 22 de octubre de 2025
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias! ;Y bienvenidos todos!

La resurreccion de Jesucristo es un acontecimiento que nunca termina de
ser contemplado y meditado, y cuanto mas se profundiza en él, mas nos
quedamos llenos de asombro, atraidos como por una luz deslumbrante y al
mismo tiempo fascinante. Fue una explosion de vida y alegria que cambio
el sentido de toda la realidad, de negativo a positivo; sin embargo, no
ocurri6 de manera espectacular, y mucho menos violenta, sino de forma
suave, oculta, podriamos decir humilde.

Hoy vamos a reflexionar sobre como la resurreccion de Cristo puede curar
una de las enfermedades de nuestro tiempo: la tristeza. Invasiva y
generalizada, la tristeza acompana los dias de muchas personas. Se trata de
un sentimiento de precariedad, a veces de profunda desesperacion, que
invade el espacio interior y parece prevalecer sobre cualquier impulso de
alegria.

La tristeza le quita sentido y vigor a la vida, que se convierte en un viaje sin
direccion y sin significado. Esta experiencia tan actual nos remite al famoso
relato del Evangelio de Lucas (24,13-29) sobre los dos discipulos de
Emaus. Ellos, desilusionados y desanimados, se alejan de Jerusalén,
dejando atras las esperanzas puestas en Jesus, que ha sido crucificado y
sepultado. En sus primeras frases, este episodio muestra como un
paradigma de la tristeza humana: el final del objetivo en el que han
invertido tantas energias, la destruccion de lo que parecia esencial en la
propia vida. La esperanza se ha desvanecido, la desolacion se ha apoderado
de su corazon. Todo ha implosionado en muy poco tiempo, entre el viernes
y el sdbado, en una dramatica sucesion de acontecimientos.

La paradoja es realmente emblematica: este triste viaje de derrota y retorno
a la normalidad se realiza el mismo dia de la victoria de la luz, de la Pascua
que se ha consumado plenamente. LLos dos hombres dan la espalda al
Golgota, al terrible escenario de la cruz aun grabado en sus ojos y en sus



corazones. Todo parece perdido. Es necesario volver a la vida anterior,
manteniendo un perfil bajo, esperando no ser reconocidos.

En cierto momento, un viandante se une a los dos discipulos, tal vez uno de
los muchos peregrinos que han estado en Jerusalén para la Pascua. Es Jesus
resucitado, pero no lo reconocen. La tristeza les nubla la mirada, borra la
promesa que el Maestro habia hecho varias veces: que tenia que morir y que
al tercer dia resucitaria. El desconocido se acerca y se muestra interesado en
lo que estan diciendo. El texto dice que los dos «se detuvieron, con el
semblante triste» (Lc 24,17). El adjetivo griego utilizado describe una
tristeza integral: en sus rostros se refleja la paralisis del alma.

Jests los escucha, les deja desahogar su desilusion. Luego, con gran
franqueza, los reprende por ser «duros de entendimiento para creer en todo
lo que han dicho los profetas» (v. 25), y a través de las Escrituras les
demuestra que Cristo debia sufrir, morir y resucitar. En los corazones de los
dos discipulos se reaviva el calor de la esperanza, y entonces, cuando ya cae
la tarde y llegan a su destino, invitan al misterioso compafiero a quedarse
con ellos.

Jesus acepta y se sienta a la mesa con ellos. Luego toma el pan, lo parte y lo
ofrece. En ese momento, los dos discipulos lo reconocen... pero El
desaparece inmediatamente de su vista (vv. 30-31). El gesto del pan partido
reabre los ojos del corazon, ilumina de nuevo la vista nublada por la
desesperacion. Y entonces todo se aclara: el camino compartido, la palabra
tierna y fuerte, la luz de la verdad... De inmediato se reaviva la alegria, la
energia vuelve a fluir en los miembros cansados, la memoria vuelve a ser
agradecida. Y los dos regresan deprisa a Jerusalén, para contarlo todo a los
demas.

«Es verdad, jel Sefor ha resucitado!» (cf. v. 34). En este adverbio,
«verdaderamente», se cumple el destino seguro de nuestra historia como
seres humanos. No por casualidad es el saludo que los cristianos se
intercambian el dia de Pascua. Jestis no resucité con palabras, sino con
hechos, con su cuerpo que conserva las marcas de la pasion, sello perenne
de su amor por nosotros. La victoria de la vida no es una palabra vana, sino
un hecho real, concreto.



Que la alegria inesperada de los discipulos de Emaus sea para nosotros un
dulce recordatorio cuando el camino se hace dificil. Es el Resucitado quien
cambia radicalmente la perspectiva, infundiendo la esperanza que llena el
vacio de la tristeza. En los senderos del corazén, el Resucitado camina con
nosotros y por nosotros. Testimonia la derrota de la muerte, afirma la
victoria de la vida, a pesar de las tinieblas del Calvario. La historia todavia
tiene mucho que esperar en el bien.

Reconocer la Resurreccion significa cambiar la mirada sobre el mundo:
volver a la luz para reconocer la Verdad que nos ha salvado y nos salva.
Hermanas y hermanos, permanezcamos vigilantes cada dia en el asombro
de la Pascua de Jests resucitado. {El solo hace posible lo imposible.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

3. La Pascua da esperanza a la vida cotidiana.

Miércoles, 5 de noviembre de 2025
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias y bienvenidos!

La Pascua de Jesuds es un evento que no pertenece a un pasado lejano, ya
sedimentado en la tradicion, como tantos otros episodios de la historia
humana. La Iglesia nos ensefia a hacer memoria actualizante de la
Resurreccion todos los afios en el domingo de Pascua y todos los dias en la
celebracién eucaristica, durante la que se realiza de modo pleno la promesa
del Sefior resucitado: «Sabed que yo estoy con vosotros todos los dias, hasta
el final de los tiempos» (Mt 28,20).

Por eso, el misterio pascual constituye el eje de la vida del cristiano en
torno al cual giran todos los demas eventos. Podemos decir entonces, sin
irenismo o sentimentalismo, que todos los dias es Pascua. ; De qué modo?

Vivimos cada hora muchas experiencias diversas: dolor, sufrimiento,
tristeza, entrelazadas con alegria, estupor, serenidad. Pero, en cada
situacién, el corazon humano anhela la plenitud, una felicidad profunda.
Una gran fil6sofa del s. XX, Santa Teresa Benedicta de la Cruz —cuyo
nombre secular fue Edith Stein—, que tanto profundizé en el misterio de la
persona humana, nos recuerda este dinamismo de busqueda constante de la
plenitud. «EIl ser humano —escribe— anhela siempre volver a recibir el don
de la existencia, para poder alcanzar lo que el instante le da y, al mismo
tiempo, le quita» (Ser infinito y ser eterno. Intento de un ascenso al sentido
del ser). Estamos inmersos en el limite, pero también tendemos a superarlo.

El anuncio pascual es la noticia mas hermosa, alegre y conmovedora que
jamas ha resonado en el curso de la historia. Es el “Evangelio” por
excelencia, que atestigua la victoria del amor sobre el pecado y de la vida
sobre la muerte, y por eso es el tinico capaz de saciar la demanda de sentido
que inquieta nuestra mente y nuestro corazon. El ser humano esta animado
por un movimiento interior, propende hacia un mas alla que le atrae
constantemente. Ninguna realidad contingente le satisface. Tendemos al
infinito y a lo eterno. Esto contrasta con la experiencia de la muerte,
anticipada por los sufrimientos, las pérdidas, los fracasos. De la muerte



«nullu homo vivente po skampare» (ningun hombre viviente puede
escapar), canta San Francisco de Asis (cfr. Cdntico del hermano sol).

Todo cambia gracias a aquella mafiana en la que las mujeres que habian ido
al sepulcro para ungir el cuerpo del Sefior lo encuentran vacio. La pregunta
de los Magos de Oriente en Jerusalén («¢Donde esta el Rey de los judios
que ha nacido?», Mt 2,1-2) halla la respuesta definitiva en las palabras del
misterioso joven vestido de blanco que habla a las mujeres en el alba
pascual: «;Buscais a Jesus el Nazareno, el crucificado? No esta aqui. Ha
resucitado» (Mc 16,6).

Desde esa mafiana hasta hoy, cada dia, Jesds posee también este titulo: el
Viviente, como El mismo se presenta en el Apocalipsis: «Yo soy el Primero
y el Ultimo, el Viviente; estuve muerto, pero ahora vivo para siempre» (Ap
1,17-18). Y en El tenemos la seguridad de poder encontrar perennemente la
estrella polar hacia la que dirigir nuestra vida de aparente caos, marcada por
hechos que, a menudo, nos parecen confusos, inaceptables,
incomprensibles: el mal, en sus multiples facetas; el sufrimiento, la muerte:
eventos que nos afectan a todos y cada uno. Meditando el misterio de la
Resurreccion, encontramos respuesta a nuestra sed de sentido.

Ante nuestra fragil humanidad, el anuncio pascual se convierte en cura y
sanacion, alimenta la esperanza frente a los desafios alarmantes que la vida
nos pone por delante cada dia a nivel personal y planetario. Desde la
perspectiva de la Pascua, la Via Crucis se transfigura en Via Lucis.
Necesitamos saborear y meditar la alegria después del dolor, reatravesando
con esta nueva luz todas las etapas que precedieron la Resurreccion.

La Pascua no elimina la cruz, sino que la vence en el duelo prodigioso que
ha cambiado la historia humana. También nuestro tiempo, marcado por
tantas cruces, invoca el alba de la esperanza pascual.

La Resurreccion de Cristo no es una idea, una teoria, sino el Acontecimento
que fundamenta la fe. El, el Resucitado, nos lo recuerda siempre mediante
el Espiritu Santo, para que podamos ser sus testigos también alli donde la
historia humana no ve luz en el horizonte. La esperanza pascual no
defrauda. Creer verdaderamente en la Pascua en el camino cotidiano



significa revolucionar nuestra vida, ser transformados para transformar el
mundo con la fuerza suave y valiente de la esperanza cristiana.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

4. La espiritualidad pascual inspira la fraternidad.

«Amense los unos a los otros como yo los he amado»
(cf. Jn 15,12)

Miércoles, 12 de noviembre de 2025
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias y bienvenidos!

Creer en la muerte y resurreccion de Cristo y vivir la espiritualidad pascual
infunde esperanza en la vida y anima a invertir en el bien. En particular, nos
ayuda a amar y a alimentar la fraternidad, que es sin duda uno de los
grandes desafios para la humanidad contemporanea, como vio claramente el
Papa Francisco.

La fraternidad nace de un dato profundamente humano. Somos capaces de
relacionarnos y si queremos, sabemos construir vinculos auténticos entre
nosotros. Sin relaciones, que nos sostienen y que nos enriquecen desde el
inicio de nuestra vida, no podremos sobrevivir, crecer, aprender. Estas son
multiples, diferentes en cuanto a modalidad y profundidad. Pero es cierto
que nuestra humanidad se realiza mejor cuando estamos y vivimos juntos,
cuando somos capaces de experimentar vinculos auténticos, no formales,
con las personas que tenemos al lado. Si nos encerramos en nosotros
mismos, corremos el riesgo de enfermarnos de soledad e incluso de un
narcisismo que se preocupa solo de los demas por interés. El otro se reduce,
entonces, a alguien de quien tomar, sin que estemos nunca dispuestos
verdaderamente a dar, a entregarnos.

Sabemos bien que tampoco hoy la fraternidad no es algo ni inmediato ni
que se pueda dar por descontado. Es mas, muchos conflictos, tantas guerras
esparcidas por el mundo, tensiones sociales y sentimientos de odio
parecerian demostrar lo contrario. Sin embargo, la fraternidad no es un
hermoso suefio imposible, no es un deseo de unos pocos ilusos. Pero para
superar las sombras que la amenazan hay que ir a las fuentes y, sobre todo,
obtener luz y fuerza de Aquel que solo nos libra del veneno de la enemistad.

La palabra “hermano” deriva de una raiz muy antigua, que significa cuidar,
preocuparse, apoyar y sustentar. Aplicada a cada persona humana se



convierte en un llamamiento, una invitacion. A menudo pensamos que el
papel de hermano, de hermana, se refiera al parentesco, al hecho de ser
consanguineos, de pertenecer a la misma familia. En realidad, sabemos bien
que los desacuerdos, las fracturas y a veces el odio pueden devastar también
las relaciones entre parientes, no solo entre extrafios.

Esto demuestra la necesidad, hoy mas urgente que nunca, de volver a
considerar el saludo con el que San Francisco de Asis se dirigia a todas y a
todos, independientemente de su procedencia geografica y cultural,
religiosa o doctrinal: omnes fratres era el modo inclusivo con el que San
Francisco ponia en el mismo plano a todos los seres humanos, precisamente
porque les reconocia en el destino comun de dignidad, de dialogo, de
acogida y de salvacion. El Papa Francisco retomo6 este enfoque del
Poverello de Asis, dando valor a su actualidad después de 800 afios, en la
Enciclica Fratelli tutti.

Ese “tutti” (todos) que para San Francisco significaba la sefial acogedora de
una fraternidad universal expresa un rasgo esencial del cristianismo, que
desde el inicio fue el anuncio de la Buena Noticia destinada a la salvacién
de todos, nunca de forma exclusiva o privada. Esta fraternidad se basa en el
mandamiento de Jesus, que es de nuevo, en cuanto realizado por El mismo,
cumplimiento sobreabundante de la voluntad del Padre: gracias a El, que
nos amo y se entregd por nosotros, nosotros podemos, a su vez, amarnos y
dar la vida por los demas, como hijos del unico Padre y verdaderos
hermanos en Jesucristo.

Jestis nos amo hasta el final, dice el Evangelio de Juan (cfr 13,1). Cuando se
acerca la pasion, el Maestro sabe bien que su tiempo histérico esta a punto
de concluirse. Teme lo que esta a punto de suceder, experimenta el suplicio
mas terrible y el abandono. Su Resurreccion, al tercer dia, es el inicio de
una historia nueva. Y los discipulos se convierten plenamente en hermanos,
después de tanto tiempo de vida en comun, no solo cuando viven el dolor de
la muerte de Jesus, sino, sobre todo, cuando lo reconocen como el
Resucitado, reciben el don del Espiritu y se convierten en testigos.

Los hermanos y las hermanas que se apoyan mutuamente en las pruebas no
dan la espalda a quienes estan necesitados: lloran y se alegran juntos en la
perspectiva laboriosa de la unidad, de la confianza, de la entrega mutua. La



dinamica es la que el mismo Jesus nos entrega: “Amaos los unos a los otros
como yo os he amado” (cfr Jn 15,12). La fraternidad que nos brindé Cristo
muerto y resucitado nos libra de las légicas negativas de los egoismos, de
las divisiones, de las prepotencias, y nos devuelve a nuestra vocacion
original, en el nombre de un amor y de una esperanza que se renuevan cada
dia. El Resucitado nos indicé el camino a recorrer junto a El, para sentirnos
y para ser “fratelli tutti” (hermanos todos).

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

5. Espiritualidad pascual y ecologia integral

Miércoles, 19 de noviembre de 2025
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias y bienvenidos!

Estamos reflexionando, en este Afio jubilar dedicado a la esperanza, sobre
la relacién entre la Resurreccion de Cristo y los desafios del mundo actual,
es decir nuestros desafios. A veces, Jesus, el Viviente, también nos quiere
preguntar: «;Por qué lloras? ¢ A quién buscas?». Los desafios, de hecho, no
se pueden afrontar solos y las lagrimas son un don de vida cuando purifican
nuestros ojos y liberan nuestra mirada.

El evangelista Juan nos llama la atencion sobre un detalle que no
encontramos en los otros Evangelios: llorando cerca de la tumba vacia, la
Magdalena no reconocio enseguida a Jesus resucitado, sino que penso que
era el custodio del jardin. De hecho, ya narrando la sepultura de Jesus, al
anochecer del viernes santo, el texto era muy preciso: «En el lugar donde
habia sido crucificado habia un huerto, y en el huerto un sepulcro nuevo, en
el que nadie todavia habia sido depositado. Alli, pues, porque era el dia de
la Preparacion de los judios y el sepulcro estaba cerca, pusieron a Jesus»
(Jn 19,41-42).

Termina asi, en la paz del sabado y en la belleza de un jardin, la dramatica
lucha entre tinieblas y luz desatada con la traicion, el arresto, el abandono,
la condena, la humillacién y el asesinato del Hijo que «habiendo amado a
los suyos que estaban en el mundo, los amo hasta el extremo» (Jn 13,1).
Cultivar y custodiar el jardin es la tarea originaria (cfr Gen 2,15) que Jesus
llevé a su término. Su ultima palabra en la cruz —«esta cumplido» (Jn
19,30)— invita a cada uno a reencontrar la misma tarea, su tarea. Por esto,
«inclinando la cabeza, entrego el espiritu» (v. 30).

Queridos hermanos y hermanas, jMaria Magdalena, entonces, no se
equivoco del todo, creyendo que encontraba al cuidador de la huerta! De
hecho, debia volver a escuchar el propio nombre y comprender la propia
tarea del Hombre nuevo, la que en otro texto de Juan dice: «hago nuevas
todas las cosas» (Ap 21,5). El Papa Francisco, con la enciclica Laudato si’,



nos indicé la extrema necesidad de una mirada contemplativa: si no es
cuidador del jardin, el ser humano se convierte en su devastador.

La esperanza cristiana, por lo tanto, responde a los desafios que enfrenta
toda la humanidad hoy deteniéndose en el jardin donde se coloco el
Crucificado como una semilla, para volver a brotar y dar mucho fruto.

El Paraiso no esta perdido, sino que es encontrado. La muerte y
resurreccion de Jesus, por lo tanto, son el fundamento de una espiritualidad
de la ecologia integral, fuera de la cual las palabras de la fe se quedan sin
conexién con la realidad y las palabras de la ciencia se quedan fuera del
corazon. «La cultura ecol6gica no se puede reducir a una serie de respuestas
urgentes y parciales a los problemas que van apareciendo en torno a la
degradacion del ambiente, al agotamiento de las reservas naturales y a la
contaminacion. Deberia ser una mirada distinta, un pensamiento, una
politica, un programa educativo, un estilo de vida y una espiritualidad que
conformen una resistencia» (Laudato si’, 111).

Por esto, hablamos de una conversion ecoldgica, que los cristianos no
pueden separar de ese cambio de direccion que les requiere seguir a Jesus.
El hecho de que Maria se volviera aquella mafiana de Pascua es una senal
de esto: solo de conversion en conversion pasamos de este valle de lagrimas
a la nueva Jerusalén. Tal pasaje, que empieza en el corazon y es espiritual,
modifica la historia, nos compromete puiblicamente, activa solidaridad que
desde ahora protegen personas y criaturas de las ansias de los lobos, en el
nombre y fuerza del Angel Pastor.

Asli, los hijos y las hijas de la Iglesia pueden hoy encontrar millones de
jovenes y de otros hombres y mujeres de buena voluntad que han escuchado
el grito de los pobres y de la tierra dejandose tocar el corazon. Son muchas
también las personas que desean, a través de una relacion mas directa con la
creacion, una nueva armonia que los lleve mas alla de tantas laceraciones.
Por otro lado, ademas «el cielo proclama la gloria de Dios, el firmamento
pregona la obra de sus manos: el dia al dia le pasa el mensaje, la noche a la
noche se lo susurra. Sin que hablen, sin que pronuncien, sin que resuene su
voz, a toda la tierra alcanza su pregon y hasta los limites del orbe su
lenguaje» (Sal 18,1-5).



El Espiritu nos dé la capacidad de escuchar la voz de quien no tiene voz.
Veremos, entonces, lo que los ojos aun no ven: ese jardin, o Paraiso, al que
solo nos acercamos acogiendo y cumpliendo cada uno su propia tarea.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

6. Esperar en la vida para generar vida

Miércoles, 26 de noviembre de 2025
jQueridos hermanos y hermanas, buenos dias y bienvenidos!

La Pascua de Cristo ilumina el misterio de la vida y nos permite mirarlo con
esperanza. Esto no es siempre facil o se da por descontado. Muchas vidas,
en todas las partes del mundo, aparecen como fatigadas, dolorosas, llenas
de problemas y de obstaculos por superar. Sin embargo, el ser humano
recibe la vida como un don: no la pide, no la elige, la experimenta en su
misterio desde el primer dia hasta el dltimo. La vida tiene su especificidad
extraordinaria: nos es ofrecida, no podemos darnoslas nosotros mismos, y
tiene que ser alimentada constantemente: es necesario un cuidado que la
mantenga, la haga dinamica, la custodie, la relance.

Se puede decir que la pregunta sobre la vida es una de las cuestiones
abismales del corazon humano. Hemos entrado en la existencia sin haber
hecho nada para decidirlo. Da esta evidencia brotan como un rio en crecida
las preguntas de todo tiempo: ;quiénes somos? ;De donde venimos? ;A
dénde vamos? ;Cual es el sentido final de todo este viaje?

En efecto, vivir invoca un sentido, una direccién, una esperanza. Y la
esperanza actiia como el impulso profundo que nos hace caminar en las
dificultades, que no nos hace rendirnos ante las fatigas del viaje, que nos
asegura que el peregrinaje de la existencia nos conduce a casa. Sin
esperanza la vida corre peligro de aparecer como un paréntesis entre dos
noches eternas, una breve pausa entre el antes y el después de nuestro paso
por la tierra. Esperar en la vida significa en cambio saborear la meta, creer
como seguro aquello que no vemos, todavia no vemos ni tocamos, fiarse y
confiarse en el amor de un Padre que nos ha creado porque nos ha querido
con amor y nos quiere felices.

Queridos, en el mundo hay una enfermedad difundida: la falta de confianza
en la vida. Como si nos hubiésemos resignado a una fatalidad negativa, de
renuncia. La vida corre el riesgo de no representar mas una posibilidad
recibida como don, sino una incégnita, casi una amenaza de la cual
preservarse para no desilusionarnos. Por esto, el valor de vivir y de generar



vida, de testimoniar que Dios es por excelencia «El amante de la vida»,
como afirma el Libro de la Sabiduria (11,26), es hoy mas que nunca un
llamado urgente.

En el Evangelio Jests confirma constantemente su premura por curar a los
enfermos, resanar cuerpos y espiritus heridos, volver a dar vida a los
muertos. De esta manera, el Hijo encarnado revela al Padre: restituye
dignidad a los pecadores, acuerda el perdon de los pecados e incluye a
todos, especialmente a los desesperados, a los excluidos, a los alejados de
su promesa de salvacion.

Generado del Padre, Cristo es la vida y ha generado vida sin ahorrarse hasta
donarnos la suya, y nos invita a donar nuestra vida. Generar quiere decir
poner vida en otro. El universo de los vivientes se ha extendido a través de
esta ley, que en la sinfonia de las criaturas conoce un admirable “crescendo”
culminante en el dueto del hombre y de la mujer: Dios los ha creado segtin
su propia imagen y a ellos ha confiado la misién de generar también a su
imagen, 0sea por amor y en el amor.

Desde el inicio la Sagrada Escritura nos revela que la vida justamente en su
forma mas elevada, aquella humana, recibe el don de la libertad y se
convierte en un drama. Asi las relaciones humanas estan también marcadas
por la contradiccién, hasta el fratricidio. Cain percibe al hermano Abel
como una competencia, una amenaza, y en su frustracion no se siente capaz
de amarlo y de estimarlo. He aqui los celos, la envidia, la sangre (Gen 4,1-
16). La légica de Dios, en cambio, es otra. Dios permanece fiel por siempre
a su disefio de amor y de vida; no se cansa de sostener a la humanidad
también, cuando tras los rastros de Cain, obedece al instinto ciego de la
violencia en las guerras, en las discriminaciones, en el racismo, en las
multiples formas de esclavitud.

Generar significa entonces confiarse en el Dios de la vida y promover lo
humano en todas sus expresiones: ante todo en la maravillosa aventura de la
maternidad y de la paternidad, también en contextos sociales en los que las
familias fatigan en el sostener lo oneroso del cotidiano, siendo a menudo
truncadas en sus proyectos y en sus suefios. En esta misma logica, generar
es comprometerse con una economia solidaria, buscar el bien comun



igualmente usufructuado por todos, respetar y cuidar a la creacién, ofrecer
consuelo con la escucha, la presencia, la ayuda concreta y desinteresada.

Hermanas y hermanos, la Resurreccion de Jesucristo es la fuerza que nos
sostiene en este desafio, también alli donde las tinieblas del mal oscurecen
el corazon y la mente. Cuando la vida parece haberse apagado, bloqueado,
he aqui que el Sefior Resucitado pasa de nuevo, hasta el fin de los tiempos,
y camina con nosotros y por nosotros. El es nuestra esperanza.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

7. La Pascua de Jesucristo: respuesta definitiva a la pregunta sobre
nuestra muerte

Miércoles, 10 de diciembre de 2025

Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias!
iBienvenidos todos!

El misterio de la muerte siempre ha suscitado profundas preguntas en el ser
humano. De hecho, parece ser el acontecimiento mas natural y, al mismo
tiempo, mas antinatural que existe. Es natural, porque todos los seres vivos
de la tierra mueren. Es antinatural porque el deseo de vida y de eternidad
que sentimos para nosotros mismos y para las personas que amamos nos
hace ver la muerte como una condena, como un «contrasentido».

Muchos pueblos antiguos desarrollaron ritos y costumbres relacionados con
el culto a los muertos, para acompanar y recordar a quienes se encaminaban
hacia el misterio supremo. Hoy, en cambio, se observa una tendencia
diferente. La muerte parece una especie de tabu, un acontecimiento que hay
que mantener alejado; algo de lo que hay que hablar en voz baja, para no
perturbar nuestra sensibilidad y tranquilidad. A menudo, por eso, se evita
incluso visitar los cementerios, donde descansan aquellos que nos han
precedido a la espera de la resurreccion.

¢Qué es, pues, la muerte? ;Es realmente la ultima palabra sobre nuestra
vida? Solo el ser humano se plantea esta pregunta, porque solo €l sabe que
debe morir. Pero ser consciente de ello no le salva de la muerte, sino que, en
cierto sentido, le «agobia» mas que a todas las demas criaturas vivientes.
Los animales sufren, sin duda, y se dan cuenta de que la muerte esta cerca,
pero no saben que la muerte forma parte de su destino. No se preguntan por
el sentido, el fin o el resultado de la vida.

Al constatar este aspecto, se deberia pensar entonces que somos criaturas
paraddjicas, infelices, no solo porque morimos, sino también porque
tenemos la certeza de que este acontecimiento ocurrira, aunque ignoremos
como y cuando. Nos descubrimos conscientes y, al mismo tiempo,
impotentes. Probablemente de ahi provienen las frecuentes represiones, las
huidas existenciales ante la cuestion de la muerte.



San Alfonso Maria de Ligorio, en su famoso escrito titulado Preparacion
para la muerte, reflexiona sobre el valor pedagégico de la muerte,
destacando que es una gran maestra de vida. Saber que existe y, sobre todo,
meditar sobre ella nos ensefia a elegir qué hacer realmente con nuestra
existencia. Rezar, para comprender lo que es bueno con vistas al reino de
los cielos, y dejar ir lo superfluo que, en cambio, nos ata a las cosas
efimeras, es el secreto para vivir de forma auténtica, con la conciencia de
que el paso por la tierra nos prepara para la eternidad.

Sin embargo, muchas visiones antropolégicas actuales prometen
inmortalidad inmanente y teorizan sobre la prolongacion de la vida terrenal
mediante la tecnologia. Es el escenario del “transhumanismo”, que se abre
camino en el horizonte de los retos de nuestro tiempo. ¢Podria la ciencia
vencer realmente a la muerte? Pero entonces, ;podria la misma ciencia
garantizarnos que una vida sin muerte es también una vida feliz?

El acontecimiento de la resurreccién de Cristo nos revela que la muerte no
se opone a la vida, sino que es parte constitutiva de ella como paso a la vida
eterna. L.a Pascua de Jesds nos hace pregustar, en este tiempo aun lleno de
sufrimientos y pruebas, la plenitud de lo que sucedera después de la muerte.

El evangelista Lucas parece captar este presagio de luz en la oscuridad
cuando, al final de aquella tarde en la que las tinieblas habian envuelto el
Calvario, escribe: «Era el dia de la Preparacion y ya comenzaba el sabado»
(Lc 23,54). Esta luz, que anticipa la mafiana de Pascua, ya brilla en la
oscuridad del cielo que aun parece cerrado y mudo. Las luces del sabado,
por primera y unica vez, anuncian el amanecer del dia después del sabado:
la nueva luz de la Resurreccion. Solo este acontecimiento es capaz de
iluminar hasta el fondo el misterio de la muerte. En esta luz, y solo en ella,
se hace realidad lo que nuestro corazon desea y espera: que la muerte no sea
el fin, sino el paso hacia la luz plena, hacia una eternidad feliz.

El Resucitado nos ha precedido en la gran prueba de la muerte, saliendo
victorioso gracias al poder del Amor divino. Asi nos ha preparado el lugar
del descanso eterno, la casa en la que se nos espera; nos ha dado la plenitud
de la vida en la que ya no hay sombras ni contradicciones.



Gracias a El, que murié y resucité por amor, con San Francisco podemos
llamar a la muerte «hermana». Esperarla con la certeza de la resurreccion
nos preserva del miedo a desaparecer para siempre y nos prepara para la
alegria de la vida sin fin.

Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

8. La Pascua como destino del corazon inquieto.

Miércoles, 17 de diciembre de 2025
Queridos hermanos y hermanas, jbuenos dias y bienvenidos!

La vida humana se caracteriza por un movimiento constante que nos
impulsa a hacer, a actuar. Hoy en dia se exige en todas partes rapidez para
obtener resultados 6ptimos en los ambitos mas diversos. ¢ De qué manera la
resurreccion de Jesus ilumina este aspecto de nuestra experiencia? Cuando
participemos en su victoria sobre la muerte, ;descansaremos? La fe nos
dice: si, descansaremos. No estaremos inactivos, sino que entraremos en el
descanso de Dios, que es paz y alegria. Pues bien, ;solo tenemos que
esperar, o esto puede cambiarnos desde ahora?

Estamos absortos en muchas actividades que no siempre nos satisfacen.
Muchas de nuestras acciones tienen que ver con cosas practicas, concretas.
Debemos asumir la responsabilidad de numerosos compromisos, resolver
problemas, afrontar fatigas. También Jesus se involucré con las personas y
con la vida, sin escatimar esfuerzos, sino entregandose hasta el final. Sin
embargo, a menudo percibimos que el hecho de hacer demasiado, en lugar
de darnos plenitud, se convierte en un vortice que nos aturde, nos quita la
serenidad, nos impide vivir mejor lo que es realmente importante para
nuestra vida. Entonces nos sentimos cansados, insatisfechos: el tiempo
parece dispersarse en mil cosas practicas que, sin embargo, no resuelven el
significado ultimo de nuestra existencia. A veces, al final de dias llenos de
actividades, nos sentimos vacios. ;Por qué? Porque no somos madquinas,
tenemos un «corazon», es mas, podemos decir que somos un corazon.

El corazon es el simbolo de toda nuestra humanidad, la sintesis de
pensamientos, sentimientos y deseos, el centro invisible de nuestras
personas. El evangelista Mateo nos invita a reflexionar sobre la importancia
del corazon, al citar esta hermosa frase de Jests: «Porque alli donde esté tu
tesoro, alli estara también tu corazén» (Mt 6,21).

Es, entonces, en el corazén donde se conserva el verdadero tesoro, no en las
cajas fuertes de la tierra, no en las grandes inversiones financieras, hoy mas
que nunca enloquecidas e injustamente concentradas, idolatradas al precio



sangriento de millones de vidas humanas y de la devastacion de la creacion
de Dios.

Es importante reflexionar sobre estos aspectos, porque en los numerosos
compromisos que afrontamos continuamente, aflora cada vez mas el riesgo
de la dispersion, a veces de la desesperacion, de la falta de sentido, incluso
en personas aparentemente exitosas. En cambio, leer la vida bajo el signo
de la Pascua, mirarla con Jesis Resucitado, significa encontrar el acceso a
la esencia de la persona humana, a nuestro corazén: cor inquietum. Con este
adjetivo «inquieto», san Agustin nos hace comprender el impulso del ser
humano que tiende a su plena realizacion. La frase completa remite al
comienzo de las Confesiones, donde Agustin escribe: «Sefior, ti nos hiciste
para ti y nuestro corazén esta inquieto hasta que descanse en ti» (I 1,1).

La inquietud es la sefial de que nuestro corazén no se mueve al azar, de
forma desordenada, sin un fin o una meta, sino que esta orientado hacia su
destino ultimo, el de «volver a casa». Y el auténtico destino del corazon no
consiste en la posesion de los bienes de este mundo, sino en alcanzar lo que
puede colmarlo plenamente, es decir, el amor de Dios, o, mejor dicho, Dios
Amor. Sin embargo, este tesoro solo se encuentra amando al préjimo que se
encuentra en el camino: hermanos y hermanas de carne y hueso, cuya
presencia interpela e interroga a nuestro corazon, llamandolo a abrirse y a
donarse. El préjimo te pide ralentizar, mirarlo a los ojos, a veces cambiar de
planes, tal vez incluso cambiar de direccion.

Queridisimos, he aqui el secreto del movimiento del corazén humano:
volver a la fuente de su ser, disfrutar del gozo que no termina, que no
decepciona. Nadie puede vivir sin un sentido que vaya mas alla de lo
contingente, mas alla de lo que pasa. El corazon humano no puede vivir sin
esperar, sin saber que esta hecho para la plenitud, no para el vacio.

Jesucristo, con su Encarnacion, Pasion, Muerte y Resurreccion, ha dado un
fundamento sélido a esta esperanza. El corazén inquieto no se sentira
defraudado si entra en el dinamismo del amor para el que ha sido creado. El
destino es seguro, la vida vencio y en Cristo seguira venciendo en cada
muerte de lo cotidiano. Esta es la esperanza cristiana: jbendigamos y demos
gracias siempre al Sefior que nos la ha dado!



Volver al contenido



file:///tmp/calibre_4.99.5_tmp_as2w6096/wxe16ydb_pdf_out/titlepage.xhtml

	Jesucristo nuestra esperanza. III
	1. La preparación de la cena
	2. La traición.
	3. El perdón
	4. La entrega.
	5. La crucifixión
	6. La muerte
	7. La muerte
	8. El descenso.
	9. La resurrección
	10. Volver a encender

	Jesucristo, nuestra esperanza. IV
	La resurrección de Cristo y los desafíos del mundo actual
	1. El Resucitado, fuente viva de la esperanza humana
	2. La resurrección de Cristo, respuesta a la tristeza del ser humano
	3. La Pascua da esperanza a la vida cotidiana.
	4. La espiritualidad pascual inspira la fraternidad.
	5. Espiritualidad pascual y ecología integral
	6. Esperar en la vida para generar vida
	7. La Pascua de Jesucristo: respuesta definitiva a la pregunta sobre nuestra muerte
	8. La Pascua como destino del corazón inquieto.


