
MONS. FERNANDO OCÁRIZ 

 
 

 

 

 

 

SELEÇÃO DE TEXTOS 
2024-2025 

 

 

 

 

 

 
MEDITAÇÕES 

HOMILÍAS 
CARTAS E MENSAGENS 

DISCURSOS E AULAS 
ARTIGOS E ENTREVISTAS  

 



 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



​
© 2026 Fundación Studium  

 



Índice 
  

 

MEDITAÇÕES 

1. Por ocasião da solenidade da Imaculada Conceição (8-XII-2024) ​6 

2.​ Por ocasião da festa de São José (19-III-2025)​ 11 

HOMILIAS 

3.​ Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2024)​ 19 

4.​ Na festa de São Josemaria (26-VI-2024)​ 22 

5.​ Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2025)​ 25 

6.​ Na festa de São Josemaria (26-VI-2025)​ 28 

CARTAS E MENSAGENS 

7.​ Carta sobre a obediência (10-II-2024)​ 32 

8.​ Unidos na oração pela pronta recuperação do Papa (19-II-2025)​ 49 

9.​ Carta sobre a alegria (10-III-2025)​ 50 

10.​Mensagem pelo falecimento do Papa Francisco (21-IV-2025)​ 56 

11.​ Mensagem para participar do luto e dos ritos fúnebres pelo Papa 
Francisco (21-IV-2025)​ 57 

12.​Mensagem por ocasião da eleição do Papa Leão XIV (8 de maio 
de 2025)​ 58 

 



DISCURSOS E AULAS 

13.​Aula sobre disponibilidade e o celibato no Opus Dei (20-I-2024)​61 

14.​Sobre a Vitalização Cristã das instituições Educativas (26 de julho 
de 2024)​ 68 

15.​Aula sobre a esperança (novembro de 2024)​ 80 

16.​Conferência “Eucaristia e sacerdócio” no centenário da 
ordenação sacerdotal de São Josemaría (27-III-2025)​ 92 

17.​Conferência “Santificar o trabalho, transformar o mundo : uma 
liderança com sentido cristão” (30-VI-2025)​ 108 

ARTIGOS E ENTREVISTAS 

18.​El Debate, Espanha (22-VI-2024)​ 122 

19.​Avvenire, Italia (26-VI-2024)​ 127 

20.​El Mercurio, Chile (28-VII-2024)​ 132 

21. Semana, Colombia (17-IX-2024) ​ 140 

22.​El 9 Nou, Espanha (24-IX-2024)​ 144 

23.​The Pillar, Estados Unidos (18-XI-2024)​ 149 

24.​Avvenire, Italia (26-VI-2025)​ 156 

25.​Die Tagespost, Alemanha (26-VI-2025)​ 160 

26.​El Mundo, España (26-VI-2025)​ 164 

 

 



MEDITAÇÕES 

 



 

Por ocasião da solenidade da Imaculada Conceição 
(8/12/2024) 

Igreja prelatícia de Santa Maria da Paz, Roma 

A solenidade de hoje, Imaculada Conceição, começa com palavras de 
grande alegria que agora fazemos nossas neste tempo de oração, 
desejando que sejam verdadeiramente autênticas: “Exulto de alegria 
no Senhor e minha alma regozija-se em meu Deus; ele me vestiu com 
as vestes da salvação, envolveu-me com o manto da justiça e 
adornou-me como uma noiva como suas joias” (Is 61,10). Estas 
palavras do Antigo Testamento, aplicadas profeticamente à Virgem 
Santíssima, nos ajudam a nos unirmos à alegria de nossa Mãe. E 
queremos, Senhor, que esta alegria não seja algo superficial, uma 
simples recordação de algo que já conhecemos, mas que tenha um 
grande impacto em nosso dia, que nos alegre profundamente. 
A primeira leitura da Missa, do livro do Gênesis, nos lembra da 
promessa de redenção feita a Adão e Eva depois de sua queda. Essa 
promessa de redenção se refere, é claro, a Cristo, mas também a 
Santa Maria, com ele e nele: “Porei inimizade entre ti e a mulher, entre 
a tua descendência e a dela”, diz o Senhor à serpente. “Esta te ferirá 
a cabeça e tu lhe ferirás o calcanhar” (Gn 3, 15). Anuncia-se também 
uma luta, pois o demônio não se conformará, atacará, ferirá no 
calcanhar, mas sua cabeça será esmagada. Hoje, Senhor, queremos 
especialmente em nossa oração sentir-nos filhos da Virgem 
Santíssima, essa nova Eva, Mãe dos viventes e nossa Mãe: filhos de 
tua Mãe, irmãos teus, portanto. Tantas vezes, todos os dias, de uma 
forma ou de outra, nós a contemplamos, rezamos a ela e nos 

6 



dirigimos a ela. Queremos fazê-lo hoje com uma fé especial, com uma 
fé maior no Senhor que nos dá Maria como Mãe continuamente, como 
onipotência suplicante, como meio seguro de pôr ao nosso alcance a 
força de Deus com o tom materno de Maria, com seu carinho de Mãe. 
Conhecemos de cor o Evangelho da Missa de hoje, mas o Evangelho 
é sempre palavra de Deus, palavra eficaz, penetrante e queremos 
deixar-nos penetrar mais uma vez por ele. “No sexto mês, o anjo 
Gabriel foi enviado por Deus a uma cidade da Galileia, chamada 
Nazaré, a uma virgem, prometida em casamento a um homem 
chamado José. Ele era descendente de Davi e o nome da Virgem era 
Maria. O anjo entrou onde ela estava e disse: "Alegra-te, cheia de 
graça, o Senhor está contigo!"” (Lc 1, 26-28). Rezamos estas palavras 
tantas vezes todos os dias: “Ave, gratia plena”. O anjo a princípio não 
a chama de Maria, mas lhe dá como nome próprio sua condição de 
cheia de graça. Chama-a assim, cheia de graça, o que de acordo com 
os especialistas significa algo como totalmente transformada pela 
graça. 
“Fiat mihi secundum verbum tuum” (Lc 1, 36). A Virgem responde com 
estas palavras, que dizemos todos os dias, à proposta do anjo. 
Queremos repeti-las hoje, Mãe nossa, com a convicção de que tudo o 
que Deus quer para nós é para nosso bem, mesmo que, às vezes, 
não o entendamos. Tenhamos a alegria e a segurança de estar 
sempre nas mãos de Deus, protegidos por ele, guiados por sua 
providência. Nada em nossa vida é acaso: atrás de tudo está sempre 
a vontade do Senhor, que quer o melhor para nós. 
“Ó Mãe, Mãe! Com essa tua palavra – ‘fiat’ – nos tornaste irmãos de 
Deus e herdeiros da sua glória. - Bendita sejas! (Caminho, n. 512). Ao 
dizermos “faça-se” nas coisas de cada dia, tanto nas grandes quanto 
nas pequenas, nos tornamos cada vez mais irmãos de Deus, 
herdeiros de sua glória, com uma graça que nos chega precisamente 
por meio da mediação materna de Maria. 
Na segunda leitura, São Paulo escreve: “Bendito seja Deus, Pai de 
nosso Senhor Jesus Cristo. Ele nos abençoou com toda a bênção do 
seu Espírito em virtude de nossa união com Cristo, no céu. Em Cristo, 
ele nos escolheu, antes da fundação do mundo, para que sejamos 

7 



santos e irrepreensíveis sob o seu olhar, no amor” (Ef 1,3). Fomos 
escolhidos para também sermos imaculados. Evidentemente, fomos 
concebidos com o pecado original, mas, pelo batismo voltamos a 
nascer sem mancha, imaculados. Depois, por nossa fragilidade, 
vamos nos manchando. Ainda assim, sempre temos o remédio para 
voltar a ser imaculados por sua graça, pela força dos sacramentos, 
pela confissão, pela eucaristia, pela oração pela qual o Senhor 
sempre nos acolhe. Este é um motivo de grande esperança na vida 
espiritual e no trabalho apostólico. Por mais que notemos as 
dificuldades externas ou internas, pessoais ou do ambiente, podemos 
nos sentir imaculados, apesar de nossas manchas, porque Deus nos 
purifica constantemente cada vez que recorremos a Ele. 
O Senhor nos escolheu antes da criação do mundo. Nossa vocação, o 
plano de Deus para nós, é tão eterno quanto o próprio Deus: Ele já 
pensou em cada um de nós para que fôssemos santos e sem mancha 
em sua presença. E, como recorda São Paulo, escolheu-nos em 
Cristo. Estas palavras são também importantes, porque toda a nossa 
vida é um viver em Cristo: tem que ser, queremos que seja um viver 
em Cristo. Nosso Padre nos dizia tantas vezes que temos que ir 
procurando sempre a união com o Senhor para permanecermos 
firmes: diante das dificuldades, diante do trabalho, diante dos nossos 
próprios defeitos. Para estar firmes, para não nos desalentar, para 
sentir a segurança na chamada que recebemos de Deus, procuremos 
a união com Jesus Cristo. E é precisamente Maria que nos guia rumo 
a Ele, que nos ajuda a nos identificarmos com ele a todo momento, de 
modo que possamos ser aquele ipse Christus que nosso Padre 
pregava. 
A ideia do alter Christus é mais ou menos compreensível e comum. 
Porém, esse ipse Christus, enormemente original, mas enormemente 
profundo, é certamente muito mais: não se trata apenas de nos 
identificarmos com Ele por meio da imitação, mas de vivermos nele, 
de sermos Ele de alguma forma, sem deixarmos de ser nós mesmos. 
É o grande mistério de nossa filiação divina, de nossa participação na 
vida de Deus, que Cristo nos deu no Espírito Santo, para que sejamos 
santos e sem mancha, imaculados em sua presença. Hoje 
especialmente, ao ouvir novamente esta palavra, “imaculados”, nosso 

8 



olhar vai para a Santíssima Virgem, para que ela nos ajude, para que 
nos pareçamos com ela também nisto, ser imaculados. 
É preciso de fato ter audácia para pretender ser imaculados. 
Podemos, porém, sê-lo cada vez que nos levantamos, cada vez que 
nos purificamos. Devemos, por isso, muito agradecimento ao Senhor 
pela penitência, pela confissão, por seu amor e sua misericórdia, que 
nos perdoa, que nos levanta deste modo visível, no sacramento e 
sempre que nos levantamos nós com a alma para lhe pedir perdão. 
Santos, imaculados..., em sua presença: a presença de Deus é outro 
grande tema de nossa vida, algo que deve caracterizar nosso 
caminhar por este mundo. Viver na presença de Deus: isso é ter vida 
sobrenatural. Vem-nos logo à memória esse outro ponto de Caminho: 
“Tem presença de Deus e terás vida sobrenatural” (Caminho, n. 278). 
A presença de Deus e a vida sobrenatural são duas coisas muito 
unidas, porque não se trata de uma presença de Deus qualquer, e sim 
de um ato de fé profundo no qual “Deus nobiscum”, e então: “quis 
contra nos?” (Rm 8,31). E quem melhor, quem com mais profundidade 
e mais verdade do que a Virgem Maria pode dizer “Deus nobiscum”. 
Vamos, pois, pedir-lhe agora: Mãe nossa Imaculada, ajuda-nos a ter 
fé na presença do Senhor em cada um de nós. Que esta realidade 
nos encha de serenidade e alegria, pois Ele nos dá a graça para 
afastarmos o medo e a tristeza. 
Ele nos escolheu em Cristo, antes da criação do mundo, para que 
fôssemos santos e sem mancha, em sua presença... pelo amor. O 
amor: sabemos bem que a santidade é a plenitude da caridade, que é 
também a plenitude da força do Espírito Santo em nossas almas; e é 
daí que deve sair sempre a força para o trabalho, para a obra 
apostólica, para toda nossa vida. A santidade como plenitude da 
caridade deve, especialmente, levar-nos à unidade. Como diziam 
conhecidas palavras de São Cipriano, já tão antigas: “A caridade é 
vínculo de fraternidade, fundamento de paz, vigor e firmeza de 
unidade; é maior do que a fé e a esperança, sobrepuja as obras boas 
e os martírios, e, sendo eterna, sempre permanecerá conosco nos 
reinos celestiais” (São Cipriano, De bono patientiae, n.15: PL 4, 631 
C). 

9 



O laço que une os irmãos: e esse amor, essa caridade, é inseparável 
do amor a Deus. De certa forma é a mesma coisa, embora em 
direções diferentes, é a mesma virtude. O laço que une os irmãos: as 
mães se alegram quando veem os irmãos, seus filhos, unidos, que se 
amam, que se ajudam, que andam juntos. Podemos pensar que a 
Virgem Maria se alegra quando nos vê unidos, quando vê que nos 
amamos. E, ao mesmo tempo, ela nos proporciona esta realidade de 
estarmos unidos, de vivermos a fraternidade, esta fraternidade que, 
por sua própria natureza, visa sempre um transbordar em zelo 
apostólico. 

Que a Virgem Santíssima, Mãe, nos conceda o ar de família, é o que 
pedimos. Que ela nos proteja também no sentido de que a Obra seja, 
como nosso Padre queria, uma pequena família, mesmo que esteja 
estendida por todo o mundo. Recordareis que nosso Padre dizia que, 
mesmo estando espalhados pelo mundo, podemos ser uma pequena 
família, precisamente pelo amor, pelo carinho, pela unidade. O Senhor 
nos concede isso pela Virgem, pela Mãe, pois é a Mãe que dá 
unidade. 
A ausência total de pecado em Maria a levou ao desejo de servir. A 
primeira coisa em que pensa depois do fiat, quando o próprio Deus 
encarnado está em suas entranhas, é ir visitar Isabel O anjo havia dito 
que ela estava esperando um filho. E como Nossa Senhora sabe que 
Isabel é idosa, compreende que ela precisará de ajuda. Ajude-nos, 
Mãe nossa, a ter a atitude que leva a descobrir as necessidades dos 
outros, manifestação imediata de teu ser Imaculada. 

10 



Por ocasião da festa de São José(19/03/2025) 

Igreja prelatícia de Santa Maria da Paz, Roma 

Hoje, na festa de São José, a liturgia nos oferece vários textos, como 
é habitual. A segunda leitura, em particular, da Carta de São Paulo 
aos Romanos, aplica a São José a figura de Abraão, aquele que, 
esperando contra toda esperança, acreditou que se tornaria pai de 
muitos povos, e isso lhe foi creditado como justiça (cf. Rm 4,16-22). 
Trata-se da conexão entre a fé e a esperança que hoje somos 
convidados a contemplar também na vida de São José: uma fé unida 
a uma esperança firme que nasce da confiança no poder, no amor e 
nos planos de Deus, mesmo quando esses planos excedem 
completamente nossa capacidade de compreendê-los. 

Em São José vemos um homem que acredita, que confia, que acolhe 
com fé o imenso mistério da encarnação. Vemos que aceita um plano 
que rompe os planos humanos mais naturais, inclusive aqueles que 
certamente havia concebido em seu coração. Vemos que parte para o 
Egito quase sem preparação, confiando apenas na palavra de Deus. 
E o vemos sempre assim: obediente, silencioso, fiel. De um modo 
especial, o contemplamos ao lado de Nossa Senhora, anos mais 
tarde, quando o Menino fica no Templo e ambos recebem de Jesus 
uma resposta que é verdadeiramente desconcertante. Já meditamos 
muitas vezes sobre isso: apesar de quem eles eram, Nossa Senhora 
e São José não compreenderam totalmente o Senhor. O próprio 
Evangelho nos diz isso. E, no entanto, essa fé os impelia a aceitar 
sempre a vontade de Deus, a querer o que Deus quer. Era uma fé 

11 



viva, operante, inteligente. Uma fé que agia pela caridade. Uma fé que 
também se manifestava como raiz de uma obediência pronta, 
delicada e total aos planos de Deus. 

A própria fé já é uma forma de obediência: é a obediência da fé, a 
entrega da inteligência e do coração a Deus. Por isso, hoje podemos 
pedir ao Senhor, pela intercessão de São José, unido à Santíssima 
Virgem, que nos conceda uma fé assim tão grande. Uma fé que nos 
faça viver convencidos do seu amor, porque esse é, no fundo, o 
grande tema da nossa fé: acreditar no seu amor fiel e eterno. 

Esse amor que nos leva a aceitar os seus planos e exigências, 
mesmo quando não os compreendemos totalmente. Hoje, Senhor, 
pedimos especialmente a fé de São José. É um pedido ousado, 
sabemos disso. Mas, pelo menos, desejamos nos aproximar dessa fé, 
e que ela nos conduza também a uma grande esperança. Que 
saibamos esperar contra toda a esperança, como Abraão, como São 
José. Concretamente, a esperança da santidade. A esperança de 
cumprir a Vossa vontade, Senhor, apesar da experiência da nossa 
fraqueza. Que essa esperança esteja enraizada numa fé renovada, 
maior, colocada não nas nossas forças, mas no Vosso poder e no 
Vosso amor por nós. E a partir daí, que possamos viver abertos à 
Vossa vontade, abertos com docilidade, com humildade, com 
confiança. Abertos, em suma, a obedecer com alegria o seu plano de 
amor. 

Com uma obediência livre, com grande liberdade de espírito e um 
coração que acolhe o que Vós desejais, Senhor. Dessa forma, não 
hesitaremos em obedecer com alegria. Mesmo quando os Vossos 
planos nos parecerem difíceis, humanamente incompreensíveis, como 
aconteceu a São José. Em certa ocasião, o Papa Francisco dizia que 
“José não hesitou em obedecer, sem se questionar sobre as 
dificuldades que encontraria. E ele levantou-se de noite, tomou o 

12 



menino e sua mãe e partiu para o Egito” (Patris Corde, n. 3): um plano 
verdadeiramente surpreendente... e, no entanto, José não hesitou. 

Hoje, por intercessão de São José, pedimos que saibamos obedecer 
sem hesitar. Que seja não apenas de forma externa ou por dever, mas 
com liberdade interior. Que obedeçamos porque queremos de 
verdade, porque assumimos como nosso o que foi pedido e porque 
acreditamos, com fé firme, que o que o Senhor nos pede é sempre o 
melhor para nós, fruto do seu amor fiel. 

Esperança nos céus 

Nosso Padre nos dizia que éramos a sua esperança, pois a Obra está 
em nossas mãos, e temos certeza de que, lá do Céu, ele continua nos 
ajudando, continua nos impulsionando. Queremos viver com essa 
esperança que, como escreve São Paulo aos colossenses, está nos 
céus (cf. Cl 1,5). Não em nossas forças, não em nossas capacidades, 
mas em Vós, Senhor, em Vosso amor, em Vossa fidelidade. 
Confiamos que não nos deixais sozinhos, que sempre poderemos 
contar com Vossa ajuda e que seremos fiéis... se quisermos sê-lo. 
Senhor, hoje renovamos esse desejo: queremos ser fiéis. E sabemos 
que, se quisermos, seremos, pois sua graça nunca nos faltará. Por 
isso podemos viver com segurança, com uma esperança certa, não 
baseada em nossas forças, mas no poder de Deus, em seu amor. 
Uma esperança que é também segurança. E isso pedimos hoje, 
Senhor: que você nos conceda, como a nosso Padre, a segurança do 
impossível. Porque o impossível que queremos viver e alcançar é, 
antes de tudo, a nossa própria santidade. 

Diante da experiência de nossa própria fraqueza, temos que estar 
convencidos de que a santidade não é uma utopia. Não é uma meta 
inatingível nem um ideal abstrato. A santidade é o chamado de Deus 
para cada um de nós. É o seu plano para a nossa vida. E Ele, que nos 
chama, nos dá também todos os meios necessários para a alcançar, 

13 



toda a força, mesmo em meio às nossas fragilidades. Esta é a certeza 
do impossível: acreditar que, com Deus, podemos nos tornar santos. 

Lembremos as palavras de nosso Padre, que descrevia São José 
como o homem do sorriso permanente e do encolhimento de ombros. 
Não se tratava de um gesto de indiferença, mas de abandono 
confiante: aconteça o que acontecer, contamos com a ajuda de Deus. 
Por isso, também queremos viver com um sorriso permanente diante 
das dificuldades, com essa esperança que é fonte de alegria. A 
esperança cristã de que fala São Paulo: “Alegres na esperança” (Rom 
12,12). Uma esperança depositada no Senhor, não em nossas 
próprias forças. Porque a esperança nasce da fé e está 
inseparavelmente unida a ela. 

O Evangelho fala pouco de São José. Mostra-nos a sua fé, a sua 
docilidade aos planos de Deus. E podemos imaginar, sem medo de 
errar, como ele se relacionaria com o Senhor, com quanto amor 
cuidaria de Jesus em sua infância. Também queremos tratar Cristo 
assim: com todo o carinho de que somos capazes. E sabemos que 
nos relacionamos com Ele e o amamos também quando nos 
relacionamos com os outros e os amamos. Por isso, hoje Vos 
pedimos, Senhor, que com a fé e a esperança aumente também em 
nós a caridade. Que saibamos amar verdadeiramente, com um amor 
que se traduza em espírito de serviço, em uma disposição habitual de 
pensar nos outros, de tornar sua vida mais agradável, de rezar por 
eles, de considerar como nosso tudo o que os afeta. 

Renovar nossa entrega 

A fé de São José é uma fé que se traduz em fidelidade. O Evangelho 
de hoje resume assim: “José fez o que o anjo do Senhor lhe havia 
mandado” (Mt 1,24). Uma fé que se converte em obediência, em 
docilidade, em uma fidelidade perseverante. E é isso que queremos 
renovar hoje, Senhor: nossa entrega. Que essa renovação não seja 
apenas uma lembrança, mas um ato real. Que nossa entrega seja 

14 



verdadeiramente nova hoje. Que a ofereçamos com amor renovado, 
com o desejo sincero de sermos fiéis a Vós, como São José: sempre, 
em tudo, com alegria. 

E como podemos renovar a nossa entrega? Em primeiro lugar, 
convencidos de que é possível torná-la nova. Que é possível não 
viver por inércia, mas com um nunc coepi, um “agora começo”. 
Renovar a entrega é renovar o amor, é renovar a luta e, com isso, 
também a fé e a esperança. Porque podemos renovar a convicção de 
que o Senhor quer que façamos a Obra e nos dá os meios para isso. 
Ele nos dá a graça para sermos santos, para sermos muito eficazes 
em nosso dia a dia, na nossa vida, nas pequenas coisas, que se 
tornam grandes quando são vividas por amor. A fidelidade se renova, 
e essa renovação é fidelidade à vocação; portanto, é fidelidade a 
Jesus Cristo, porque nisso consiste tudo. 

Não lutamos apenas para ser fiéis a uma ideia – embora isso também 
aconteça –, mas principalmente para ser fiéis a uma pessoa, a Jesus 
Cristo. Queremos ser fiéis a Vós, Senhor. E hoje desejamos renovar 
especialmente essa fidelidade. Isso implica ser fiéis ao caminho, à 
vocação recebida. No entanto, essa fidelidade não se dirige a 
conceitos abstratos, mas ao Senhor. Por isso, queremos fazer nossas 
as palavras de São Paulo aos romanos: “Quer vivamos, quer 
morramos, pertencemos ao Senhor” (Rom 14,8-9). Queremos que 
tudo o que é nosso seja de Deus: nosso trabalho, nosso descanso, 
nossas diversões, nossas ilusões, nossas dores e nossos 
sofrimentos... tudo. Porque tudo pode ser do Senhor. E porque o 
Senhor quer que tudo seja seu, já que somos seus, e queremos ser 
ipse Christus, o próprio Cristo. 

E somos fiéis, e seremos cada vez mais, se renovarmos nossa 
entrega com a graça de Deus, que nunca nos falta nem faltará. Toda a 
força para cumprir este desejo sincero de fidelidade renovada está, 
logicamente, onde deve estar: no próprio Senhor. Por isso, na 

15 



Eucaristia, nesse momento central de cada dia, em que vivemos uma 
união íntima e real com Cristo — uma identificação física com o 
Senhor —, é aí que encontramos toda a nossa força. E aí também 
que vivemos aquele Ite ad Ioseph, “Vá até José”. 

Hoje podemos pedir a São José que nos ajude a ser almas 
eucarísticas, que nos ensine a ficar bem dentro do sacrário, para 
encontrarmos ali a força para sermos fiéis. A força diária para renovar 
nossa fidelidade, dia após dia. Para que nossa renovação seja, de 
fato, renovar a fidelidade. 

E, logicamente, para nós, ser fiéis ao Senhor é ser fiéis ao que Ele 
quer de nós: ser fiéis ao espírito da Obra e, portanto, também fiéis ao 
nosso Padre. Hoje, naturalmente, é um dia para tê-lo também muito 
presente. Talvez nos venha à memória o conselho que Paulo VI deu a 
Dom Álvaro, quando ele começou sua missão como Padre: “Sempre 
que tiver que resolver um assunto, coloque-se na presença de Deus e 
pergunte-se: nesta situação, o que meu fundador faria?” (Crónica 
1976, p. 282). Dom Álvaro comentou com simplicidade que isso era 
exatamente o que havia ficado claro para ele desde o início: fazer as 
coisas como nosso Padre faria. 

Hoje, festa de São José, podemos recordar também aquelas palavras 
de São Josemaria, numa de suas homilias: “O nome José significa em 
hebreu Deus acrescentará. À vida santa dos que cumprem a sua 
vontade, Deus acrescenta dimensões inesperadas: o que a torna 
importante, o que dá valor a tudo - o divino” (É Cristo que passa, n. 
40). Nas coisas mais simples – em nosso trabalho, em nossa oração 
– tocamos o mundo inteiro, alcançamos horizontes imensos. A 
grandeza das nossas obras vem do Senhor. Ele nos concede essa 
grandeza. E quando colocamos em Vossas mãos, Senhor, até mesmo 
a menor coisa, ela alcança os confins do mundo, todas as regiões, 
todas as tarefas. Mesmo nas tarefas que nos parecem — e 
humanamente talvez sejam — pequenas, limitadas no tempo, Vós, 

16 



Senhor, podeis fazê-las chegar aos confins mais remotos, às almas 
mais próximas e mais distantes. Fiéis..., vale a pena. Hoje também é 
um dia para cantar interiormente esse “Fiéis, vale a pena”. 

Ao renovarmos nossa fidelidade, percebemos que vale a pena. Vale a 
pena mesmo quando essa pena é o cansaço do trabalho, a tarefa que 
custa, o aspecto que não compreendemos. Vale a pena, sim, vale a 
pena. E como nosso Padre, ao ouvir aquela canção, repetia baixinho 
esse “vale a pena”, como expressão de uma experiência viva: tinha 
valido a pena tanto esforço, tanto trabalho, tanto sacrifício, para levar 
a Obra adiante. Pedimos, Senhor, pela intercessão de São José, que 
fique mais profundamente gravada em nós esta ideia tão simples e 
tão verdadeira de que vale a pena. Tudo o que temos que fazer, 
trabalhar, até mesmo sofrer, para levar adiante a Obra, vale a pena. 
Já temos experiência de que é assim, e desejamos que essa 
experiência se torne mais constante, mais profunda e, portanto, 
também mais alegre. 

São José, nosso pai e senhor, padroeiro da Igreja universal... Hoje é 
também uma ocasião para rezar pelo Papa, recordando São José 
como padroeiro de toda a Igreja. E terminamos, como é lógico, unindo 
nossa oração a Jesus, Maria e José. Nosso Padre contava que, ao 
acordar pela manhã, a primeira coisa que via era um quadro dessa 
trindade da terra: a Santíssima Virgem com o Menino e São José. Nós 
também queremos que esse despertar diário — não apenas físico, 
mas também o despertar de nossa consciência diante do trabalho, 
diante das circunstâncias — seja, de alguma forma, um olhar para 
essa trindade da terra, que nos conduz diretamente à Trindade do 
céu. 

17 



HOMILÍAS 



Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2024) 

Basílica de Santo Eugênio, Roma  

Este é o administrador fiel e prudente que o Senhor colocou à frente 
dos seus servos (cf. Lc 12,42). Podemos aplicar estas palavras da 
antífona de entrada ao Bem-aventurado Álvaro, que dedicou a sua 
vida a ser, primeiramente, um apoio firme e, depois, o sucessor de 
São Josemaria à frente do Opus Dei. Ele foi um filho leal da Igreja. 
Como escreveu o Papa Francisco por ocasião de sua beatificação, 
“destacava-se especialmente o seu amor à Igreja, esposa de Cristo, à 
qual serviu com um coração despojado de interesses mundanos, 
longe da discórdia, acolhedor para com todos e buscando sempre o 
lado positivo nos demais, o que une, o que constrói. Nunca uma 
queixa ou crítica, nem sequer nos momentos especialmente difíceis, 
quando, como aprendeu de São Josemaria, respondia sempre com a 
oração, o perdão, a compreensão, a caridade sincera” (Carta ao 
prelado do Opus Dei por ocasião da beatificação de Álvaro del 
Portillo, 16/06/2014). Podemos nos perguntar agora: tenho essa 
mesma atitude habitualmente na minha vida cotidiana, diante das 
dificuldades e dos problemas? 

Um homem fiel e prudente: assim era o Bem-aventurado Álvaro! 
Recorramos à sua intercessão para que o Senhor nos torne fiéis e 
prudentes. Pedimos-lhe prudência para sermos, em todos os 
momentos, fiéis ao Evangelho diante das circunstâncias mutáveis do 
tempo e do lugar, muitas vezes complicadas. E a fidelidade, não para 
apoiar uma ideia, mas para seguir uma Pessoa: Jesus Cristo, Nosso 

19 



Senhor, que abre horizontes sempre novos na vida de cada um de 
nós. 

A liturgia da Palavra da celebração de hoje nos apresenta a figura do 
Bom Pastor. No Evangelho de São João, a figura do pastor é algo 
muito concreto: “Eu sou o Bom Pastor [...], eu dou minha vida pelas 
ovelhas” (Jo 10,11.15). E, de fato, Jesus dá verdadeiramente a vida 
pelas suas ovelhas, vai em busca daquela que se desviou e a conduz 
a águas tranquilas, como repete o salmo responsorial (cf. Sl 22). Amar 
as pessoas que lhe foram confiadas, da mesma forma que Cristo as 
ama, é uma das características fundamentais de um bom pastor. Foi 
assim que Dom Álvaro viveu ao longo de toda a sua existência: com 
sua atitude acolhedora, compreensiva e cheia de paz; de uma paz e 
alegria que não perdia nem mesmo diante das dificuldades e dos 
problemas. 

Como dizia São Josemaria, a alegria cristã tem “raízes em forma de 
cruz” (É Cristo que passa, n. 43); é alegria “no Senhor” (cf. Fl 4,4): a 
alegria que Jesus nos conquistou na Cruz, e que é capaz não só de 
se manter, mas até de crescer diante das dificuldades e dos 
sofrimentos com a força da fé, da esperança e do amor. Na primeira 
leitura, ouvimos as palavras de São Paulo: “Alegro-me de tudo que já 
sofri por vós e procuro completar na minha própria carne o que falta 
das tribulações de Cristo, em solidariedade com o seu corpo, isto é, a 
Igreja” (Col 1, 24). Constatamos isso na vida de Dom Álvaro, bom 
pastor de suas filhas e filhos, que soube transmitir sua alegria aos 
outros. Com a graça de Deus, também nós podemos unir com alegria 
à Cruz de Cristo tudo o que neste momento nos faz sofrer mais. 

Sim, essa alegria no Senhor não só permanece, mas cresce com as 
dificuldades e os sofrimentos, se a força da fé, da esperança e do 
amor atua na alma. A vida de Dom Álvaro não esteve isenta de 
contrariedades. “Estaríamos no caminho errado — observou 
recentemente o Papa Francisco — se pensássemos que os santos 

20 



são exceções da humanidade: uma espécie de círculo restrito de 
campeões que vivem além dos limites da nossa espécie” (Audiência, 
13/03/2024). Dom Álvaro soube apoiar-se, em primeiro lugar, na graça 
de Deus, de modo que Deus era o centro de sua vida. Seu exemplo, 
como o de todos os santos, nos ensina que quem é fiel à vocação que 
o Senhor lhe deu se realiza plenamente e experimenta assim, já nesta 
terra, uma felicidade que é a antecâmara da felicidade do céu. 

Neste mês de maio, recorramos especialmente a Nossa Mãe Santa 
Maria, para que nos ajude a crescer na prudente fidelidade de saber e 
querer dar a vida pelos outros, dia após dia, com tanta alegria. 

Assim seja. 

21 



Na festa de São Josemaria (26-VI-2024) 

Basílica de Santo Eugênio, Roma 

Na festa de hoje, e considerando as leituras da Missa, podemos 
considerar dois aspectos da vida de São Josemaria que nos mostram 
como era a sua relação com Deus: a filiação divina e a santificação do 
trabalho. 

Filiação Divina 

“Não recebestes um espírito de escravos, para recairdes no medo”, 
afirma São Paulo numa das leituras que acabamos de ler, “mas 
recebestes um espírito de filhos adotivos, no qual todos nós 
clamamos: Abá – ó Pai!” (Rm 8,15). Pelo Batismo somos filhos de 
Deus em Cristo, e isto supõe uma nova maneira de olhar para Deus, 
marcada pelo amor, a confiança e a simplicidade, que são as atitudes 
próprias de um filho com seu pai. 

Saber que temos um Pai que nos ama infinitamente, nos permite ter 
uma vida alegre e plena, e também nos leva a iluminar todas as áreas 
da nossa existência, a partir desse amor, confiança e simplicidade, 
mesmo em meio às dificuldades ou quando vivenciamos nossos 
defeitos com mais força. Deus nos ama por quem somos – seus filhos 
– e não pelo que fazemos, pelas nossas realizações. E ao mesmo 
tempo, Ele não deixa de nos amar quando erramos. Como nos lembra 
o Papa: Deus “abraça-nos sempre, sempre, sempre, depois das 
nossas quedas, ajudando-nos a levantar e ficar de pé” (Discurso, 26 

22 



de janeiro de 2019). Nossa vida é um retorno contínuo à casa do Pai, 
como o filho pródigo, sabendo que Ele nos espera de braços abertos. 

Por isso, não há nada mais contrário à nossa condição de filhos de 
Deus do que o medo. “Um filho de Deus – dizia São Josemaria – não 
tem medo da vida nem medo da morte, porque o fundamento da sua 
vida espiritual é o sentido da filiação divina: Deus é meu Pai – pensa – 
e é o Autor de todo o bem, é toda a Bondade” (Forja, n. 987). 

Isto não significa que não sejamos afetados pelos golpes que 
recebemos ou pelos obstáculos que encontramos na vida. Quando 
surge um problema familiar, uma doença ou um contratempo 
financeiro, é normal que, especialmente no início, sintamos uma certa 
vertigem. Algo semelhante pode acontecer conosco quando 
contemplamos a situação do mundo. Como não recordar na nossa 
oração, entre tantas necessidades, a guerra entre a Ucrânia e a 
Rússia ou a difícil situação na Terra Santa? 

A fragilidade que sentimos em nossas vidas e a instabilidade da paz 
no mundo podem ser, ao mesmo tempo, uma ajuda para nossa 
fortaleza, se nos movem a refugiar-nos no amor que nunca falha, 
naquela rocha que é muito mais sólida do que as realidades terrenas 
podem nos oferecer. “Refugia-te na filiação divina: Deus é teu Pai 
amantíssimo. Esta é a tua segurança, o ancoradouro onde lançar a 
âncora, aconteça o que acontecer na superfície deste mar da vida. E 
encontrarás alegria, fortaleza, otimismo… vitória!” (Via Sacra, VII 
estação, n. 2). 

Santificação do trabalho 

Na primeira leitura lembramos outra passagem que nos fala do plano 
de Deus para o mundo. Esta passagem é a que conta como Deus 
criou o homem e “colocou-o no jardim de Éden, para o cultivar e 
guardar” (Gn 2,15). É bonito poder considerar novamente que o 
trabalho – que ocupa boa parte do nosso tempo – é algo maravilhoso. 

23 



Às vezes, parece nos arrastar – porque não gostamos de uma tarefa, 
ou porque ela se complica, ou porque estamos simplesmente 
cansados. No entanto, o texto do Gênesis nos lembra que o trabalho 
não é uma consequência do pecado original: desde sua origem, o 
homem tem a honra de participar da construção de um mundo melhor 
por meio do seu trabalho. O próprio Cristo passou a maior parte de 
sua vida desempenhando um ofício. Esses anos de trabalho também 
contribuíram para nossa redenção. Assim, Jesus nos mostra que 
qualquer tarefa pode conter um valor mais profundo do que aparece 
humanamente. 

São Josemaria costumava repetir que a grandeza do trabalho 
depende do amor com que é feito. Um amor que se manifesta na 
atenção aos detalhes, na vontade de servir aos outros, no sorriso para 
todos, no profissionalismo com que realizamos nossas tarefas... E 
tudo isso com o desejo principal de dar glória a Deus e de servir aos 
outros, que também são filhos do mesmo Deus. “Por isso, o homem 
não se deve limitar a fazer coisas, a construir objetos – comentava 
São Josemaria -. O trabalho nasce do amor, manifesta o amor, 
orienta-se para o amor. Reconhecemos Deus não apenas no 
espetáculo da natureza, mas também na experiência do nosso próprio 
trabalho, do nosso esforço. O trabalho é, assim, oração, ação de 
graças, porque nos sabemos colocados na terra por Deus, amados 
por Ele, herdeiros de suas promessas” (É Cristo que passa, n. 48). 

Recorramos à intercessão maternal de Santa Maria, pedindo-lhe que 
nos ajude a saber e sentir que somos sempre os filhos prediletos de 
Deus e a encontrar o seu Filho em nosso trabalho feito por amor. 

Assim seja. 

24 



Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2025) 

Basílica de Santo Eugênio, Roma  

 “Eu mesmo vou procurar minhas ovelhas e tomar conta delas. Como 
o pastor toma conta do rebanho, assim vou cuidar de minhas ovelhas” 
(Ez 34, 11). Ouvimos estas palavras do profeta Ezequiel na primeira 
leitura, que se aplicam bem ao Bem-aventurado Álvaro del Portillo, 
cuja festa hoje celebramos no aniversário da sua Primeira Comunhão. 
Ele foi um pastor que, nas palavras de São João Paulo II, se destacou 
pela sua fidelidade à Sé de Pedro. 

Na oração coleta, pedimos ao Senhor que nos ajude a gastar-nos 
humildemente na “missão salvífica da Igreja”, tal como o fez o 
Bem-aventurado Álvaro. Hoje, quando a Igreja acaba de acolher um 
novo sucessor de Pedro, o Papa Leão XIV, renovamos também a 
nossa adesão filial – efetiva e afetiva, como sempre procuramos viver 
– ao Santo Padre, rezando por ele e pelas suas intenções. 

“O amor ao Romano Pontífice – recordava São Josemaria – há de ser 
em nós uma formosa paixão, porque nele vemos a Cristo” (São 
Josemaria, Amar a Igreja, p. 41). O fundador do Opus Dei transmitiu 
esta formosa paixão ao Bem-aventurado Álvaro e aos seus filhos, que 
todos os dias rezam pelo Papa, pedindo a Deus que o guarde, anime, 
faça feliz, e que lhe dê segurança e fortaleza nas tempestades que, 
por vezes, a barca de Pedro tem de enfrentar. 

No Evangelho, Jesus menciona uma característica própria do bom 
pastor: é alguém que “dá a vida pelas suas ovelhas” (Jo 10, 11). D. 

25 

https://opusdei.org/es/article/homilia-fernando-ocariz-fiesta-beato-alvaro-portillo-2025/


Álvaro deu a vida pela Obra, sabendo que assim servia a Igreja, pois 
a única razão de ser do Opus Dei tem sido e será sempre “servir a 
Igreja, como Ela quer ser servida” (São Josemaria, Carta 8, n. 1). 

Como descreveu o Papa Francisco, D. Álvaro exerceu esse serviço 
“com um coração despojado de interesses mundanos, longe da 
discórdia, acolhedor para com todos e buscando sempre o lado 
positivo nos demais, o que une, o que constrói. Nunca uma queixa ou 
crítica, nem sequer nos momentos especialmente difíceis” (Francisco, 
Carta por ocasião da beatificação de D. Álvaro). Nós também somos 
chamados a viver assim. Cada um no seu lugar: em casa, no trabalho, 
entre os amigos… Todos esses âmbitos estão unidos pelo desejo de 
servir o Senhor e as pessoas que estão à nossa volta. Como 
recordava o próprio D. Álvaro, “o melhor serviço” que podemos 
prestar à Igreja é “o esforço por sermos santos” (Bem-aventurado 
Álvaro, Carta, 30/09/1975, n. 62). Quando procuramos santificar o 
trabalho bem feito, com o desejo de dar glória a Deus e aproximar as 
almas de Cristo, estamos servindo a Igreja como ela quer ser servida. 

Os santos experimentaram em primeira mão a frase que repetimos no 
Salmo responsorial: a quem tem Deus como pastor, nada falta (cf. Sl 
22, 1). Quem decide seguir o Senhor sabe que Ele o guiará em todos 
os momentos. Neste sentido, a fidelidade de D. Álvaro não foi fruto da 
inércia, mas do desejo de dizer que sim a Deus em cada 
circunstância, pois sentia que não havia maior alegria do que viver 
unicamente para o Senhor e, com Ele, servir os outros. Entendia a 
fidelidade como um compromisso de amor, e o amor a Deus era o 
sentido último da sua liberdade. Podemos perguntar-nos se o que 
inspira cada uma das nossas ações é também o amor ao Senhor. 

Ter Deus como pastor não significa que Ele nos poupe às dificuldades 
da vida. Mas, como também diz o salmista: “mesmo que eu passe 
pelo vale tenebroso, nenhum mal eu temerei. Estais comigo com 
bastão e com cajado, eles me dão a segurança” (Sl 22,4). Nessas 

26 

https://opusdei.org/pt-br/article/27-setembro-carta-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/27-setembro-carta-do-papa-francisco/


circunstâncias, Deus nunca deixa de estar ao nosso lado. “Se 
contássemos apenas com as nossas pobres forças – dizia D. Álvaro – 
teríamos motivo para considerar este ideal como uma utopia 
irrealizável: não somos super-homens, nem estamos acima das 
limitações humanas. Mas – se quisermos – a fortaleza de Deus atua 
através da nossa fraqueza” (Bem-aventurado Álvaro, Homilia, 
07/09/1991). 

A nossa Mãe, Maria, é modelo de fidelidade a Deus. Pedimos-lhe 
para sabermos seguir o exemplo de vida do Bem-aventurado Álvaro, 
e colocamos nas suas mãos a nossa oração filial pelo Papa Leão XIV. 

27 



Na festa de SãoJosemaría (26-VI-2025) 

Basílica de Santo Eugênio, Roma 

Acabamos de ouvir no Evangelho que “ Jesus estava na margem do 
lago de Genesaré. A multidão apertava-se ao seu redor para ouvir a 
palavra de Deus” (Lc 5,1). Estavam à beira do lago, e Cristo decidiu 
subir a uma barca e afastar-se um pouco da terra firme. O Senhor 
conhecia perfeitamente o coração daquelas pessoas; sabia que todas, 
de uma forma ou de outra, precisavam de seus ensinamentos para 
iluminar suas vidas. 

Preencher o coração 

São Josemaria, ao meditar sobre este trecho, comentava que o que 
aconteceu há dois mil anos continua acontecendo sempre: todos 
“andam desejosos de ouvir a palavra de Deus, embora o dissimulem 
exteriormente”; todos, embora muitas vezes não tenham palavras 
nem forças para expressar esse desejo, “sentem fome de saciar sua 
inquietação com os ensinamentos do Senhor” (Amigos de Deus, n. 
260 e ss.). Esta sede de infinito manifesta-se de muitas maneiras, 
embora nem todas as formas de saciá-la deixem o coração satisfeito. 
Talvez tenhamos a experiência de ter perdido tempo aspirando a uma 
felicidade construída apenas sobre bens materiais, sucesso ou 
conforto. Sabemos, porém, que só Deus dá sentido a todas as 
realidades e satisfaz os desejos do nosso coração. 

Inúmeras pessoas, ao descobrirem a vida cristã, encontraram a 
alegria mais profunda. Também por isso, a cena que o Evangelho nos 

28 

https://opusdei.org/es/article/homilia-prelado-fiesta-san-josemaria-sed-de-dios/


narra não pertence apenas ao passado. Todos nós carregamos na 
alma desejos profundos que só o Senhor pode saciar. Podemos pedir 
a Deus que nos torne capazes de reconhecer as saudades do seu 
rosto, esses sinais da sede de Cristo também nos outros. E que 
saibamos transmitir sua verdadeira imagem àqueles que nos rodeiam: 
a imagem desse Cristo que se afasta um pouco da margem para que 
todos, mesmo os mais distantes, possam vê-lo e ouvi-lo. 

Apostolado e filiação divina 

​
No final desta passagem do Evangelho, Jesus convida Pedro, Tiago e 
João a segui-lo. É impressionante pensar que, apenas alguns anos 
depois, seu zelo apostólico levou a Boa Nova a muitos lugares 
importantes da época, incluindo a própria Roma. Os primeiros 
cristãos, apesar de sofrerem perseguições e incompreensões, sabiam 
que o mundo lhes pertencia. “Este é o espírito missionário que deve 
nos animar”, comenta o papa Leão XIV, “sem nos fecharmos no nosso 
pequeno grupo nem nos sentirmos superiores ao mundo; somos 
chamados a oferecer a todos o amor de Deus, para que se realize 
aquela unidade que não anula as diferenças, mas valoriza a história 
pessoal de cada um e a cultura social e religiosa de cada povo” (Leão 
XIV, Homilia, 18/05/2025). 

São Paulo, na segunda leitura, expressa com clareza a convicção que 
enchia de confiança os primeiros cristãos: “E, se somos filhos, somos 
também herdeiros” (Rom 8,17). De fato, este mundo é parte de nossa 
herança. Na primeira leitura, diz-se que Deus colocou o homem no 
mundo “para o cultivar e guardar” (Gn 2,15). Este mundo é nosso: é o 
nosso lar e a nossa tarefa. 

Por isso, sabendo que somos filhos de Deus, não podemos caminhar 
por esta vida como estrangeiros em terra alheia, nem percorrer as 
nossas ruas com a atitude de quem pisa território desconhecido. O 
mundo é nosso, porque é do nosso Pai Deus. Somos chamados a 

29 



amar este mundo, não outro mundo hipotético em que talvez 
pensemos que estaríamos mais à vontade. Ao nosso lado, talvez 
tenhamos pessoas que nos são de certa forma desconhecidas, 
porque não conseguimos dar-lhes a atenção que merecem. Esse 
pode ser o primeiro âmbito em que podemos voltar a dirigir-nos a 
essas pessoas como Jesus faria.​
 

Herança de São Josemaria 

​
Quando São Josemaria convidava a amar o mundo 
apaixonadamente, costumava advertir contra aquela mística do 
“tomara” que condiciona o terreno que quer evangelizar, pensando: 
“Tomara que as coisas fossem diferentes”. Podemos pedir ao Senhor 
que nos dê a capacidade de nos entusiasmarmos com a missão que 
nos confiou, com o interesse de um filho que trabalha nas tarefas de 
sua própria casa junto com seus irmãos. 

Hoje, voltando o nosso olhar especialmente para São Josemaria, 
podemos seguir o seu exemplo de fé e audácia para se lançar em 
empreendimentos que pareciam impossíveis, em uma época que, em 
muitos aspectos, era muito mais complicada e difícil do que a nossa. 
Deixemo-nos contagiar por essa confiança, que nos leva a amar este 
mundo que recebemos em herança e a procurar preencher o anseio 
de Cristo em tantas pessoas com quem nos encontramos. 

Para isso, como para tudo, apoiamo-nos muito especialmente na 
mediação de nossa Mãe Santa Maria, que vela com amor e paciência 
materna pela felicidade de todos os seus filhos.​
Assim seja. 

30 



CARTAS E MENSAGENS 

 



Carta sobre a obediência (10-II-2024)  

 

Queridíssimos, que Jesus guarde as minhas filhas e os meus filhos! 

1. Há alguns anos, escrevi-lhes uma carta dedicada à liberdade. Cada 
uma e cada um de nós tentamos meditar sobre ela e aplicá-la na 
nossa vida diária. Naquela ocasião, recordei que somos chamados a 
fazer as coisas por amor, não simplesmente por obrigação. Queremos 
seguir o Senhor de perto, cumprindo Sua vontade, movidos pelo 
desejo de corresponder ao Seu amor. Agora lhes escrevo sobre a 
obediência, que à primeira vista pode parecer uma virtude oposta à 
liberdade. No entanto, sabemos muito bem que, na realidade, a 
verdadeira obediência é uma consequência da liberdade. E que, além 
disso, ao contrário do que se poderia esperar de um ponto de vista 
meramente humano, a obediência cristã tem como resultado uma 
liberdade cada vez maior. 

Há algumas décadas, um grande intelectual que estudou a fundo as 
obras de São Josemaria apontava uma importante contribuição do 
nosso fundador: o fato de que ele enfatizou de que forma, na vida 
cristã, há uma certa prioridade da liberdade sobre a obediência[1]. 
Obedecemos porque queremos de verdade cumprir a vontade de 
Deus, porque esse é o desejo mais profundo da nossa alma. De fato, 
uma obediência sem liberdade não é digna da pessoa humana, nem, 
portanto, de um filho ou filha de Deus. 

O amor, como bem sabemos, é muito mais do que uma inclinação 
mais ou menos passageira da sensibilidade. O amor pressupõe a 
disposição de dar a vida por alguém (cf. Jo 15,13). Por esse motivo, 
uma de suas manifestações mais profundas é identificar a nossa 
vontade com a da pessoa amada: “Quero o que você quiser, quero 

32 

https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-obediencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn1


porque você quer, quero como você quiser, quero quando você 
quiser...”[2]. 

2. Muitas vezes teremos considerado, com maior ou menor atenção, o 
plano amoroso de Deus para o mundo: a criação e a elevação 
sobrenatural, por puro amor, para compartilhar a felicidade da 
Trindade com cada homem e mulher, e para dar-lhes uma existência 
plena, que satisfaria todos os anseios de seus corações. Mas, desde 
o início, o pecado também esteve presente no mundo: o pecado de 
nossos primeiros pais, que foi fundamentalmente uma desobediência. 

No entanto - não nos cansemos de contemplar isso também, com 
gratidão -, Deus não quis nos abandonar ao nosso destino. Em uma 
decisão do mais livre amor, que não podemos entender porque está 
além da nossa pobre compreensão, enviou seu Filho Unigênito para 
nos devolver a amizade com Ele. Quando Jesus morre na Cruz por 
toda a humanidade - por você e por mim - Ele entrega sua vida em 
um ato de total obediência à vontade de seu Pai. Liberdade e 
obediência estão entrelaçadas na história da Salvação. As 
lamentáveis consequências da desobediência humana são redimidas 
pela obediência de Cristo. Sua graça nos permite viver com a 
liberdade dos filhos de Deus. 

3. Nestas páginas, desejo convidá-los a que meditemos juntos sobre 
alguns aspectos da virtude da obediência, tão central nos mistérios de 
nossa fé e, ao mesmo tempo, tão presente na vida de qualquer 
pessoa. A necessidade de obedecer é uma realidade humana, de 
muitos níveis, pois existem leis e normas obrigatórias: desde o 
conteúdo da lei natural até as leis da convivência civil; desde a 
obediência dos menores aos pais até a obediência daqueles que 
voluntariamente se comprometeram seriamente com algo perante 
outras pessoas ou instituições. Em um sentido semelhante, também é 
considerado obediência o fato de uma pessoa seguir sua própria 

33 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn2


consciência. E em um sentido ainda mais amplo, pode-se chamar 
obediência o seguimento de certos conselhos espirituais. 

Como é fácil de comprovar, já que estamos totalmente imersos nela, a 
cultura atual raramente considera a obediência como algo positivo: ela 
é vista mais como uma necessidade às vezes inevitável, da qual se 
tenta fugir ao máximo possível, porque parece contrária ao grande 
valor da liberdade. Soma-se a isso o fato de que, em não poucos 
ambientes, há uma certa crise de figuras de autoridade e uma 
concepção de dependência como algo negativo: como uma exceção 
inevitável à capacidade de julgar e decidir algo por si mesmo. Assim, 
por exemplo, a maior sensibilidade atual a qualquer tipo de abuso de 
poder, embora em si mesma muito positiva e necessária, pode às 
vezes questionar injustamente todas as formas de autoridade. Na 
realidade, acontece que existe uma espécie de tendência inata à 
desobediência, uma herança do pecado original, aquele momento em 
que “o homem, tentado pelo Diabo, deixou morrer em seu coração a 
confiança em seu Criador e, abusando de sua liberdade, 
desobedeceu ao mandamento de Deus”[3]. 

Para compreendermos o valor mais elevado da obediência e sua 
conexão existencial com a liberdade, precisamos olhar para além dos 
níveis necessários de obediência na sociedade humana e contemplar 
Jesus Cristo. É esse outro aspecto de sua centralidade, que deve ser 
o objetivo de nossa vida: que Cristo reine em nosso coração e dirija 
toda a nossa existência. 

“Aprendamos com Jesus a viver a obediência. Ele quis colocar nas 
palavras do evangelista essa maravilhosa biografia que, em latim, tem 
apenas três palavras: erat subditus illis (Lc 2,51). Reparem se a 
obediência é necessária para um filho de Deus. Se o próprio Deus 
veio obedecer a duas criaturas, criaturas perfeitíssimas, mas mesmo 
assim criaturas: Santa Maria - mais do que Ela somente Deus - e São 
José! E Jesus obedeceu a eles”[4]. O Filho de Deus queria ser 

34 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn4


plenamente homem e, como todo bom filho, obedecer a Maria e José, 
sabendo que, dessa forma, estava obedecendo a Deus Pai. E essa 
obediência marcou toda a sua vida na terra, até a obediência da Cruz 
(cf. Fil 2,7-8). 

Obedecer a Deus 

4. Em um sentido absoluto, somente Deus é digno de obediência, 
sempre e em todos os momentos, porque somente Ele conhece 
plenamente o caminho que leva cada um de nós à felicidade. “Se 
obedeceres fielmente à voz do Senhor, teu Deus, praticando 
cuidadosamente todos os seus mandamentos que hoje te prescrevo, 
o Senhor, teu Deus, te elevará acima de todas as nações da terra” (Dt 
28,1), diz Moisés antes de descrever todas as bênçãos que a 
obediência traria ao povo. 

De certa forma, toda a revelação bíblica é uma pedagogia para a 
obediência mais inteligente e mais livre: aquela que nos leva à plena 
realização de quem somos, quando nossa vontade se identifica com a 
vontade de Deus, em um sim incondicional. É por isso que, por meio 
dos profetas, e apesar das muitas traições dos seus, o Senhor 
continua a lembrar ao seu povo: “Escutai minha voz: serei vosso Deus 
e vós sereis o meu povo; segui sempre a senda que vos indicar, a fim 
de que sejais felizes” (Jer 7,23). Nossos pequenos planos são 
ampliados quando são integrados aos Dele; nunca nos saímos tão 
bem como quando andamos nos caminhos de Deus. 

O próprio Cristo se mostra a nós como o filho obediente. Antes de 
tudo, obediente a Maria e José, aos parentes e às autoridades. Mas, 
acima de tudo, obediente a Deus Pai. Jesus se alimenta fazendo a 
vontade do Pai: “O meu alimento é fazer a vontade daquele que me 
enviou e realizar a sua obra” (Jo 4,34). Mesmo nos momentos mais 
difíceis, o Filho faz sua a vontade do Pai, apesar da profunda 
consciência da dor que isso vai lhe supor: “Pai, se é de teu agrado, 

35 



afasta de mim este cálice! Não se faça, todavia, a minha vontade, 
mas sim a tua” (Lc 22, 42). São Paulo escreve que Jesus, 
“mostrando-se igual aos outros homens, humilhou-se a si mesmo e 
tornou-se obediente até a morte, e morte de cruz” (Fil 2,6-8). 

Mas não é somente a morte de Cristo em si mesma que nos trouxe a 
salvação, mas sua obediência livre e amorosa ao Pai para se tornar 
um de nós e dar sua vida por cada um: “pela obediência de um só 
todos se tornarão justos” (Rom 5,19). Uma obediência que não se 
restringe a momentos ou instâncias específicas, mas é um modo de 
agir em todos os momentos, em uma docilidade “até o fim” (Jo 13,1). 

5. São Pedro responde à autoridade nacional e religiosa que o proíbe 
de pregar Jesus: “É preciso obedecer antes a Deus do que aos 
homens” (At 5,29). Mas, comenta Bento XVI, “isto supõe que 
conheçamos verdadeiramente a Deus e que deveras desejemos 
obedecer-lhe. Deus não é um pretexto para a própria vontade, mas é 
realmente Ele quem nos chama e nos convida, se for necessário, até 
o martírio. Por isso, confrontados com esta palavra que dá início a 
uma nova história de liberdade no mundo, oremos sobretudo para 
conhecer Deus, para conhecer humilde e verdadeiramente Deus e, 
conhecendo a Deus, para aprender a verdadeira obediência que é o 
fundamento da liberdade humana”[5]. 

Quem conhece Deus estará nessa busca contínua com grande 
esperança e confiança: d’Ele não podemos esperar nada além de 
bênçãos, mesmo que às vezes sejam obscuras ou incompreensíveis, 
ou que nos façam sofrer. Nesse sentido, a oração pessoal se 
expressa também em uma atitude de obediência: “Senhor nosso”- 
rezava São Josemaria - “aqui nos tens, dispostos a escutar tudo o que 
nos quiseres dizer. Fala-nos; estamos atentos à Tua voz. Que as Tuas 
palavras, caindo na nossa alma, inflamem a nossa vontade, para que 
se lance fervorosamente a obedecer-Te!”[6]. 

36 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn6


Vontade divina e mediação humana 

6. Deus frequentemente nos apresenta o que Ele quer para nós de 
forma mediada. Em primeiro lugar, por meio da Igreja, o corpo místico 
de Cristo: “A obediência é a decisão fundamental de acolher quem 
está colocado à nossa frente como sinal concreto daquele sacramento 
universal de salvação que é a Igreja”[7]. Deus também pode nos fazer 
ver sua vontade por meio das pessoas ao nosso redor, investidas de 
maior ou menor autoridade, dependendo do caso e do contexto. 
Saber que Deus pode nos falar por meio de outras pessoas ou de 
acontecimentos mais ou menos comuns, a convicção de que 
podemos escutá-lo ali, gera em nós uma atitude dócil diante de seus 
desígnios, ocultos também nas palavras de quem nos acompanha em 
nosso caminho. 

São Josemaria, consciente do caráter delicado dessa mediação - 
escutar Deus, mas através de homens e mulheres comuns -, 
aconselhava uma atitude de humildade, de sinceridade e de silêncio 
interior: “Às vezes, o Senhor sugere o seu querer como que em voz 
baixa, lá no fundo da consciência; e é necessário escutarmos 
atentamente, para sabermos distinguir essa voz e ser-lhe fiéis. Muitas 
vezes fala-nos através de outros homens, e pode acontecer que, à 
vista dos defeitos dessas pessoas, ou pensando que não estão bem 
informadas, que talvez não tenham entendido todos os dados do 
problema, surja como que um convite para não obedecer. Tudo isso 
pode ter um significado divino, porque Deus não nos impõe uma 
obediência cega, mas uma obediência inteligente, e temos que sentir 
a responsabilidade de ajudar os outros com a luz do nosso 
entendimento. Mas sejamos sinceros conosco: examinemos em cada 
caso se nos deixamos conduzir pelo amor à verdade ou antes pelo 
egoísmo e pelo apego aos nossos próprios critérios”[8]. 

7. Por outro lado, devemos ter em mente que aqueles que ocupam 
posições de autoridade em vários níveis não são chamados para isso 

37 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn7
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn8


por serem perfeitos. Não recorremos à autoridade por causa de suas 
qualidades: “Que pena se quem manda não te dá exemplo!… - Mas 
porventura lhe obedeces pelas suas condições pessoais?… Ou será 
que, para tua comodidade, traduzes o “obedite praepositis vestris” - 
obedecei aos vossos superiores - de São Paulo, com uma 
interpolação tua que venha a significar… sempre que o superior tenha 
virtudes ao meu gosto?”[9]. 

Isso também não significa que aqueles que dão indicações ou 
conselhos não possam cometer erros; eles estão bem cientes disso e, 
se necessário, pedirão perdão. A possibilidade de erro, de uma forma 
ou de outra, dependendo da natureza do assunto e da área em 
questão, sempre pode ser vivenciada com inteligência e sinceridade, 
em um contexto de fé e confiança sobrenaturais. Também com 
humildade, porque é razoável duvidar, pelo menos um pouco, de 
nosso próprio julgamento e dialogar com confiança com a autoridade 
quando nos parecer que houve um engano. 

São Tomás, por sua vez, explica que a obediência é a virtude que leva 
a cumprir a ordem legítima do superior, na medida em que essa 
obediência manifesta a vontade de Deus[10]. Naturalmente, nem toda 
ordem legítima é necessariamente a melhor possível; no entanto, a 
obediência será então o caminho para a fecundidade, porque às 
vezes o Senhor dá mais valor sobrenatural à humildade e à unidade 
do que a ter mais ou menos razão. Daí a importância de uma visão 
sobrenatural, de não permanecer meramente em uma avaliação 
humana das indicações recebidas. 

De qualquer forma, aqueles que têm autoridade devem ser 
extremamente cuidadosos para não impor seus critérios 
desnecessariamente e para evitar que suas indicações ou conselhos 
sejam interpretados em si mesmos como uma expressão clara da 
vontade de Deus. Como lhes escrevi em minha carta de 9 de janeiro 
de 2018, “mandar com respeito às almas é, em primeiro lugar, 

38 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn10


respeitar delicadamente a interioridade das consciências, sem 
confundir o governo com o acompanhamento espiritual. Em segundo 
lugar, esse respeito leva a distinguir o que é mandado daquilo que são 
apenas exortações, conselhos ou sugestões oportunas. E, em terceiro 
lugar – mas nem por isso menos importante – é governar com tanta 
confiança nos outros, que se conte sempre, na medida do possível, 
com a opinião das pessoas interessadas” (n. 13).  

Contemplemos, sobretudo, o exemplo de Cristo: “Jesus obedece, e 
obedece a José e a Maria. Deus veio à terra para obedecer, e para 
obedecer às criaturas”[11]. É muito significativo que, depois de sua 
resposta aos pais no templo – “Devo estar nas coisas de meu Pai” -, 
Lucas acrescenta que Jesus “erat subditus illis, estava sujeito a eles” 
(cf. Lc 2,49-51). O seguimento da vontade de Deus, que devemos 
buscar sempre e em tudo, é frequentemente encontrado no 
seguimento confiante de algumas pessoas. 

Obediência e liberdade 

8. Na história humana, nunca houve um ato tão profundamente livre 
como a entrega do Senhor na cruz (cf. Jo 10:17-18). “O ápice da sua 
liberdade o Senhor viveu-o na cruz, como vértice do amor. Quando no 
Calvário lhe gritavam: ‘Se és o Filho de Deus, desce da cruz’, ele 
demonstrou a sua liberdade de Filho exatamente permanecendo 
naquele patíbulo para cumprir completamente a vontade 
misericordiosa do Pai”[12]. 

A Cruz, escrevia São Josemaria, “não é a pena, nem o desgosto, nem 
a amargura… É o madeiro santo onde triunfa Jesus Cristo…, e onde 
triunfamos nós, quando recebemos com alegria e generosamente o 
que Ele nos envia”[13]. A Cruz nos mostra claramente o que 
mencionei no início desta carta: que a liberdade e a obediência não 
são opostas uma à outra, porque, de fato, pode-se obedecer por 
amor, e só se pode amar em liberdade. Mais especificamente, a 

39 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn13


obediência cristã não apenas não é contrária à liberdade, mas é um 
exercício de liberdade. “Sou muito amigo da liberdade, e, 
precisamente por isso, amo tanto essa virtude cristã”[14], escrevia 
também nosso Padre, referindo-se à obediência. 

É sempre possível fazer o que se deve fazer “porque quero de 
verdade”: por amor. E quando é por amor a Deus, esse “porque quero 
de verdade” é “a razão mais sobrenatural”, como também dizia São 
Josemaria. Por isso, não há “nada mais falso do que opor a liberdade 
à entrega de si, porque essa entrega surge como consequência da 
liberdade”[15]. 

9. “Ama e faz o que quiseres”[16]: a famosa afirmação de Santo 
Agostinho significa, como ele mesmo escreveu, que quem faz o bem 
por caridade não o faz por mera necessidade ou obrigação, pois “a 
liberdade pertence à caridade” (libertas est caritatis)[17]. Por isso, é 
compreensível que a lei de Cristo seja “a lei perfeita da liberdade” (Tg 
1,25), pois ela se resume, “é recapitulada”, no amor (cf. Rom 13,8-9). 

Em tudo podemos agir livremente, como Cristo, fazendo nosso o que 
nos dizem, por amor. Nesse sentido, “ao obedecer, devemos escutar, 
porque não somos instrumentos inertes ou passivos, sem 
responsabilidade ou pensamento. E depois, com originalidade, com 
iniciativa, com espontaneidade, colocar todas as energias da 
inteligência e da vontade naquilo que é ordenado, para realizar tudo o 
que é ordenado e somente o que se manda. Outra coisa seria 
anárquica. A obediência na Obra favorece o desenvolvimento de 
todos os seus valores individuais e faz com que, sem perder sua 
personalidade, vocês vivam, cresçam e adquiram uma maior 
maturidade, sendo a mesma pessoa aos dois anos e aos oitenta e 
dois”[18]. Essa iniciativa, logicamente, não se limita às ocasiões em 
que é necessário obedecer, pois sempre podemos sugerir, propor e 
contribuir com criatividade onde estivermos, sem esperar receber 
indicações, e sempre em união com quem tem autoridade. 

40 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn16
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn17
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn18


São Basílio Magno, explicava que o próprio dos filhos é obedecer por 
amor: “Ou nos afastamos do mal por medo da punição e estamos na 
disposição de um escravo, ou buscamos o incentivo da recompensa e 
nos assemelhamos a mercenários, ou finalmente obedecemos pelo 
próprio bem do amor daquele que manda (...) e então estamos na 
disposição de filhos”[19]. Obedecer por amor não é uma forma de 
voluntarismo que dispensa a inteligência; obedecer por amor significa 
colocar em ação todas as potências da alma, utilizar o melhor da 
inteligência que, raciocinando, busca o bem, e o melhor da vontade, 
que deseja realizá-lo. 

De fato, sem inteligência e sem liberdade - sobretudo sem liberdade 
interior - não é possível uma obediência plenamente humana. E, 
menos ainda, uma obediência como a de Jesus. “Não concebo - dizia 
o nosso Padre - que possa haver uma obediência verdadeiramente 
cristã, se essa obediência não for voluntária e responsável. Os filhos 
de Deus não são pedras ou cadáveres: são seres inteligentes e livres 
e elevados todos à mesma ordem sobrenatural”[20]. 

10. Mas podemos nos perguntar: é possível obedecer sem entender, 
ou mesmo tendo uma opinião diferente sobre um assunto? É claro 
que sim; e então também - talvez ainda mais - isso pode ser feito por 
amor e, portanto, livremente. Aqui, muitas vezes, juntamente com a 
caridade, a fé entrará em ação: obedeço sem entender ou sem ver as 
coisas da mesma forma, quando aceito que a indicação me vem de 
pessoas prudentes, que podem julgar melhor do que eu mesmo; ou 
quando aceito que, depois de pesar as coisas, uma decisão deve ser 
tomada, e que cabe a outra pessoa tomá-la. Quando vemos a graça 
do Espírito Santo nesse julgamento e em nossa disposição de 
aceitá-lo, a obediência se manifesta como um ato de fé. 

Como afirma São Tomás, seguindo nesse ponto Aristóteles, a vontade 
é a faculdade que dirige adequadamente a pessoa[21], embora 
precise do entendimento para apresentar-lhe os objetos de escolha. 

41 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn19
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn20
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn21


Do coração sai tudo o que é bom e tudo o que é mau (cfr. Lc 6,45): 
pode-se decidir não querer entender, ou não querer dialogar para 
entender melhor uma questão. A vontade - como mostra a experiência 
- pode dominar a inteligência de tal forma que pode até forçá-la a 
negar algo objetivamente evidente. Mas a vontade livre também pode 
levá-la a enveredar por novos caminhos, sem ter compreendido tudo 
em um determinado momento. 

Se, diante das dificuldades e dos sofrimentos, nos encontramos 
desorientados, sem entender, ajuda-nos contemplar Jesus que, em 
sua natureza humana, também quis passar por esse sofrimento: ao 
rezar “Meu Deus, meu Deus, por que me abandonaste”? (Mt 27,46), 
Ele cumpre as palavras proféticas do Salmo 22. Sua resposta, 
vibrante de liberdade em meio à dor, também se inspira nos salmos: 
“Pai, nas tuas mãos entrego o meu espírito” (Lc 23,46, cf. Sl 31,6). A 
obediência de Jesus repara a desobediência de Adão (cf. Rom 5:19); 
toda a sua vida e morte é obediência a Deus Pai e a causa de nossa 
salvação (cf. Fl 2,6-11). 

Obediência e confiança 

11. A obediência e a confiança também se exigem mutuamente, na 
medida em que, quando são genuínas, passa-se naturalmente de 
uma para a outra: quando há confiança, consultar o julgamento de 
outra pessoa e, se necessário, torná-lo próprio, é geralmente uma 
manifestação normal do desejo de escolher o que é melhor. Por outro 
lado, quando a confiança é enfraquecida, a obediência corre o risco 
de se tornar puramente externa, formal e distante. É por isso que um 
clima de afeto e benevolência é essencial para facilitar a obediência 
saudável. Que as pessoas se sintam amadas e não controladas, que 
sejam efetivamente ouvidas, que sintam que suas opiniões são 
valorizadas: todas essas atitudes aumentam a liberdade e, ao mesmo 
tempo, a obediência. 

42 



São Josemaria apontava que a confiança é a chave para a construção 
de uma amizade entre pais e filhos: “Em contrapartida, se não têm 
liberdade, se veem que não confiam neles, sempre se sentirão com 
vontade de enganar”[22]. Quando não há confiança, as distâncias são 
rapidamente criadas e a transparência é facilmente perdida, porque a 
intimidade é uma área delicada que precisa de um ambiente seguro 
para se desenvolver. Tentar garantir uma obediência meramente 
externa, sem uma comunhão de vontades, é como construir uma casa 
sobre a areia (cf Mt 7,26). 

Na missão de criar um clima de confiança, aqueles que ocupam uma 
posição de autoridade na família ou em um grupo têm uma 
responsabilidade maior. De fato, seu primeiro ato de serviço pode 
consistir em promover ativamente esse espaço de confiança com 
todos, enquanto, ao mesmo tempo, busca a vontade de Deus para si 
mesmo e para sua missão. Dessa forma, ao se apoiarem uns nos 
outros, eles buscarão e encontrarão a vontade de Deus para si 
mesmos e para sua missão. Mesmo com a organização necessária - 
indispensável, porque a Obra é uma “organização 
desorganizada”[23]—, todos devem saber-se e sentir-se, também na 
expressão de nosso Padre, “livres como os pássaros”[24]. 

Foi precisamente a necessidade de um contexto de confiança e de 
calor familiar que levou São Josemaria a referir que, na Obra, a ordem 
mais forte é um “por favor”. Não se tratava de uma simples questão 
de terminologia, mas de uma indicação da atitude natural em um 
ambiente familiar, entre adultos, inteligentes e livres. Além disso, o 
fato de a Obra ser uma família sobrenatural faz com que a fé e a 
caridade, juntamente com a confiança, sejam os verdadeiros 
fundamentos tanto do exercício da autoridade quanto da obediência. 

43 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn22
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn23
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn24


Obediência e fecundidade apostólica 

12. O Senhor “aprendeu a obediência por meio dos sofrimentos que 
teve. E uma vez chegado ao seu termo, tornou-se autor da salvação 
eterna para todos os que lhe obedecem” (Hb 5,8-9). A salvação, como 
fruto da obediência de Cristo até a morte na cruz, também ilumina a 
relação entre a obediência e a fecundidade apostólica de nossa vida. 

Meditamos muitas vezes sobre a cena em que Pedro obedece ao 
Senhor, embora não fosse razoável, do ponto de vista humano, seguir 
as suas instruções: “Faze-te ao largo, e lançai as vossas redes para 
pescar” (Lc 5,4). Pensemos nisso com calma: quantas coisas boas se 
seguiram à obediência de Pedro a esse Duc in altum! “Que poder o da 
obediência! - O lago de Genesaré negava os seus peixes às redes de 
Pedro. Toda uma noite em vão. - Agora, obediente, tornou a lançar a 
rede à água e pescaram ‘piscium multitudinem copiosam’ - uma 
grande quantidade de peixes. - Acredita: o milagre repete-se todos os 
dias”[25]. 

13. Na missão apostólica, podemos e devemos ter uma iniciativa 
pessoal e ampla, fruto do amor a Deus e aos demais, e ao mesmo 
tempo desenvolver, seguindo aqueles que os dirigem, tantas 
atividades organizadas nos centros da Obra, em fidelidade aos meios 
que nos foram entregues por nosso Padre. Tudo isso, sem esquecer 
que o principal meio será sempre a oração: “A oração é a nossa força: 
nunca tivemos outra arma”[26]. 

Na direção da Obra e na organização de seus apostolados, o modo 
de obedecer é o de uma família, de uma comunhão de pessoas. 
Pensar em uma comunhão de pessoas é pensar em uma comunhão 
de liberdades, uma comunhão de iniciativas pessoais que também 
são “fazer Opus Dei”, e uma comunhão de gerações. A convicção de 
que Deus age no coração de todos, e de que todos estamos atentos à 
vontade divina, dá origem à obediência própria de uma família, na 

44 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn25
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn26


qual cada membro busca ativamente colaborar no projeto comum. 
Entendida e vivida dessa maneira, a obediência é expressão da 
unidade, daquela unidade que é precisamente a condição da 
fecundidade apostólica: ut omnes unum sint… ut mundus credat 
(Jo17,21). 

Respeitando estritamente a separação entre o acompanhamento 
espiritual e o governo das pessoas, devemos viver e trabalhar sempre 
cheios de gratidão pela vocação cristã na Obra, promovendo as 
riquezas de cada um e de todos para trabalharmos juntos como 
equipe e como família. 

Cultivar a autêntica virtude da obediência nos protege tanto da 
incapacidade de escutar como do servilismo que só executa, sem a 
mediação de toda a riqueza interior que Deus deu a cada pessoa. Por 
isso, São Josemaria nos alertou sobre essas possibilidades. 
Considerava, por um lado, que “a maior parte das desobediências 
provém de não saber ‘escutar’ a indicação, o que no fundo é falta de 
humildade ou de interesse em servir” [27]. Por outro lado, 
precisamente como consequência do desejo de escutar com uma 
atitude de serviço, assinalou que “no Opus Dei, meus filhos, 
obedecemos com a cabeça e com a vontade; não como cadáveres. 
Eu, com cadáveres, não vou a lugar nenhum; enterro-os 
piedosamente”[28]. Nesse sentido, obedecer não é apenas cumprir a 
vontade de outra pessoa, mas colaborar com ela na união da vontade 
e da cabeça, do pensamento. 

A obediência inteligente de São José 

14. Em sua carta sobre São José, o Papa Francisco considerava 
como “em cada circunstância de sua vida, José soube pronunciar seu 
fiat, como Maria na Anunciação e Jesus no Getsêmani”[29]. Quando 
São Josemaria tinha de falar de obediência, referia-se frequentemente 
a São José, porque via no patriarca precisamente aquele coração que 

45 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn27
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn28
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn29


escuta: atento a Deus e também atento às circunstâncias, às pessoas 
que o rodeiam. Por exemplo, no episódio do retorno do Egito, ele nos 
mostra como “a fé de José não vacila, sua obediência é sempre 
rigorosa e rápida. Para entender melhor essa lição que o Santo 
Patriarca nos dá, é bom considerar que sua fé é ativa e que sua 
docilidade não apresenta a atitude de obediência de quem se deixa 
arrastar pelos acontecimentos”[30]. 

Nesse sentido, nosso Fundador apreciava precisamente o fato de que 
São José, sendo um homem de oração, aplicava sua inteligência à 
realidade que tinha diante de si: “Nas diversas circunstâncias de sua 
vida, o Patriarca não renuncia a pensar nem desiste da sua 
responsabilidade. Pelo contrário, coloca toda a sua experiência 
humana a serviço da fé. (…) Assim foi a fé de José: plena, confiante, 
íntegra, manifestada numa entrega eficaz à vontade de Deus, numa 
obediência inteligente”[31]. 

É compreensível que, especialmente para aqueles de nós que são 
chamados a ser santos nas situações tão mutáveis e desafiadoras 
deste mundo, São Josemaria insista na necessidade de aprender uma 
obediência inteligente, integrada em nossa liberdade pessoal. 

A obediência de Maria 

15. Nos últimos anos, difundiu-se em todo o mundo a devoção a 
Nossa Senhora Desatadora dos Nós, que tem raízes muito antigas, 
pois já no início do século III Santo Irineu de Lyon escrevia: "Eva, com 
a sua desobediência, atou o nó da desgraça para o gênero humano; 
mas Maria, com a sua obediência, desatou-o”[32]. Quantos nós que 
parecem impossíveis de desatar no mundo e na nossa vida serão 
desatados se, como a Virgem Santíssima, vivermos para os planos de 
Deus! 

Nosso Padre comentava: “Procuremos aprender também seu 
exemplo de obediência a Deus, nessa delicada combinação de 

46 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn30
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn31
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn32


escravidão e fidalguia. Em Maria não há nada que lembre a atitude 
das virgens néscias, que obedecem, mas estouvadamente. Nossa 
Senhora ouve com atenção o que Deus quer, pondera o que não 
entende, pergunta o que não sabe. Depois, entrega-se por completo 
ao cumprimento da vontade divina: Eis aqui a escrava do Senhor, 
faça-se em mim segundo a tua palavra. Vemos a maravilha? Santa 
Maria, mestra de toda a nossa conduta, ensina-nos agora que a 
obediência a Deus não é servilismo, não subjuga a consciência; pelo 
contrário, move-nos interiormente a descobrir a liberdade dos filhos de 
Deus”[33]. 

Se a obediência alguma vez entrar em conflito com a liberdade, 
recorramos a Maria: ela nos obterá a graça de descobrir, na 
obediência autêntica, a liberdade dos filhos de Deus. E, com a 
liberdade, virá a alegria. 

Com todo o carinho, abençoa-os 

o Padre 

Fernando 

 

[1] Cfr. C. Fabro, “Un maestro de libertà cristiana”, en L'Osservatore Romano, 
2/08/1977. Também em  Um mestre da liberdade cristã. 

[2] São Josemaria, Oração ao Espírito Santo, abril de 1934. 

[3] Catecismo da Igreja Católica, n. 397. 

[4] São Josemaria, Carta 38, n. 41. A partir de agora, as citações em que o autor 
não é mencionado são de São Josemaria. 

[5] Bento XVI, Homilia, 15/04/2010 

[6] Santo Rosário, 4º mistério luminoso 

[7] Francisco, Discurso, 17/02/2022. 

47 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn33
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref7


[8] É Cristo que passa, n. 17 

[9] Caminho, n. 621 

[10] Cf. São Tomás de Aquino, Suma teológica, II-II, q. 104 a. 1. 

[11] É Cristo que passa, n. 17. 

[12] Bento XVI, Ângelus, 1/07/2007. 

[13] Forja, n. 788. 

[14] É Cristo que passa, n. 17. 

[15] Amigos de Deus, n. 30. 

[16] São Agostinho, In Epist. Ioannis ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033). 

[17] São Agostinho, De natura et gratia, 65, 78 (PL 44, 286). 

[18] Carta 11, n. 39. 

[19] São Basílio, Regulae fusius tractatae, prol. 3 (PG 31, 895). 

[20] Entrevistas com Mons. Josemaria Escrivá, n. 2. 

[21] Cfr. São Tomás de Aquino, Quaest. disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim quia 
volo; et similiter utor omnibus potentiis et habitibus quia volo. 

[22] Entrevistas, n. 100. 

[23] Entrevistas, n. 63. 

[24] Carta 18, n. 38. 

[25] Caminho, n. 629. 

[26] Carta, 17/06/1973, n. 35. 

[27] Sulco, n. 379. 

[28] Anotações de uma reunião de família, em Vázquez de Prada, O Fundador 
do Opus Dei (III), p. 372. 

[29] Francisco, Carta apostólica Patris corde, 8-XII-2020, n. 3. 

48 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref13
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref16
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref17
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref18
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref19
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref20
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref21
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref22
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref23
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref24
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref25
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref26
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref27
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref28
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref29


[30] É Cristo que passa, n. 42. 

[31] Ibidem. 

[32] Santo Irineu, Adversus hæreses, III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960). 

[33] É Cristo que passa, n. 173. 

49 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref30
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref31
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref32
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref33


Unidos na oração pela pronta recuperação do Papa 
(19-II-2025) 

Queridíssimos: 

Escrevo estas linhas para animá-los a continuar rezando pela saúde 
do Santo Padre e a acompanhá-lo espiritualmente com o nosso afeto 
enquanto ele estiver no Policlínico Gemelli.​
​
Desde que foi internado no hospital, no passado dia 14 de fevereiro, o 
Papa Francisco quis agradecer em várias ocasiões as manifestações 
de afeto e a oração de toda a Igreja, e também – de modo especial – 
o carinho, cartas e desenhos que outros pacientes do hospital, jovens 
e idosos, estão lhe enviando: isso expressa graficamente que a Igreja 
é família! 

Como nos recorda o apóstolo Paulo, “se um membro sofre, todos 
sofrem com ele” (1Cor 12, 26). A realidade da comunhão dos santos 
nos leva a  considerar nosso tudo o que afeta os outros. Em tantas 
ocasiões, vemos o Papa assumir como seu o sofrimento alheio; agora 
queremos retribuir esse afeto e essas atenções com a nossa oração e 
proximidade. 

Com a minha bênção mais carinhosa, 

O Padre 

Fernando 

50 



Carta sobre a alegría (10-III-2025) 

Queridíssimos: que Jesus guarde as minhas filhas e os meus filhos! 

1. Nesta breve carta – acolhendo a sugestão que uma irmã de vocês 
me fez há poucas semanas –, pensei em refletir com vocês sobre 
alguns poucos aspectos da alegria, meditando, sobretudo, palavras 
de São Josemaria. 

A alegria, em geral, é efeito da posse e da experiência do bem e, 
dependendo do tipo de bem, há diversas intensidades e 
permanências da alegria. Quando a alegria não é consequência de 
uma experiência pontual do bem, mas do conjunto da própria 
existência, costumamos considerá-la como felicidade. Em todo caso, 
a alegria e a felicidade mais profundas são as que têm sua principal 
raiz no amor. 

Vivemos tempos difíceis no mundo e na Igreja (e a Obra é uma 
pequena parte da Igreja). Na verdade, de um modo ou de outro, todos 
os tempos tiveram suas luzes e sombras. Também por isso é 
especialmente necessário fomentar uma atitude alegre. Sempre e em 
qualquer circunstância, podemos e devemos estar contentes, porque 
é assim que o Senhor quer: “Que a minha alegria permaneça em vós 
e a vossa alegria seja completa” (Jo 15,11). Ele disse isso aos 
apóstolos e, neles, a todos os que viriam depois; por isso, “a alegria é 
condição própria da vida dos filhos de Deus”[1]. 

Pelo contrário, “a tristeza é causada pelo amor desordenado de nós 
mesmos, que não é um vício especial, mas como uma raiz geral de 
todos”[2] os vícios. Essa afirmação de São Tomás pode surpreender, 
se pensarmos, por exemplo, no sofrimento diante da morte de uma 

51 

https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-alegria/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn1
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn2


pessoa amada. Na realidade, essa situação não deveria levar 
necessariamente à tristeza nesse sentido, mas sim à dor, que não é a 
mesma coisa. De fato, é experiência comum que nem toda dor e 
renúncia originam tristeza, especialmente quando são assumidas com 
amor e por amor. Assim, os sacrifícios, às vezes muito notáveis, de 
uma mãe por seus filhos podem produzir dor, mas não 
necessariamente tristeza. 

“O que é preciso para conseguir a felicidade não é uma vida cômoda, 
mas um coração enamorado”[3]. Todos os que vimos e ouvimos 
nosso Padre, em Villa Tevere, durante os últimos sete ou oito anos de 
sua vida, o víamos verdadeiramente contente, feliz, embora fossem 
anos em que ele sofreu muito, tanto fisicamente quanto, sobretudo, 
pelas graves dificuldades que a vida da Igreja atravessava naqueles 
anos. 

A alegria da fé 

2. A alegria natural elevada pela graça se manifesta especialmente na 
união aos planos de Deus. Aos pastores de Belém, os anjos 
anunciam a “grande alegria” (Lc 2,10) do nascimento de Jesus; os 
Magos voltam a ver a estrela com “uma imensa alegria” (Mt 2,10). Por 
fim, os apóstolos se encheram de alegria ao ver Jesus ressuscitado 
(cf. Jo 20,20). 

A alegria cristã não é a simples alegria “do animal são”[4], mas fruto 
do Espírito Santo na alma (cf. Gl 5,22); tende, por si mesma, a ser 
permanente, porque se fundamenta Nele, como nos exorta São 
Paulo: “Alegrai-vos sempre no Senhor; repito, alegrai-vos” (Fl 4,4). 

Essa alegria no Senhor é a alegria da fé em seu amor paterno: “A 
alegria é consequência necessária da filiação divina, de nos sabermos 
queridos com predileção pelo nosso Pai-Deus, que nos acolhe, nos 
ajuda e nos perdoa. Lembra-te bem e sempre disto: mesmo que 

52 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn4


alguma vez pareça que tudo vem abaixo, nada vem abaixo!, porque 
Deus não perde batalhas”[5]. 

No entanto, diante de dificuldades ou sofrimentos, nossa fraqueza 
pessoal pode fazer com que essa alegria diminua, especialmente pela 
possível debilidade da fé atual no amor onipotente de Deus por nós. 
“Um filho de Deus, um cristão que vive de fé, pode sofrer e chorar: 
pode ter motivos para se lamentar, mas para estar triste, não”[6]. 
Também por isso, para fomentar – ou recuperar – a alegria, convém 
atualizar a convicção de fé no amor de Deus, que nos permite afirmar 
com São João: “Nós conhecemos e cremos no amor que Deus tem 
por nós” (1Jo 4,16). 

A fé tende a se expressar de um modo ou de outro – com palavras ou 
sem palavras – em oração e, com a oração, vem a alegria, porque 
“quando o cristão vive de fé – com uma fé que não seja mera palavra, 
mas realidade de oração pessoal –, a segurança do amor divino 
manifesta-se em alegria, em liberdade interior”[7]. 

Alegres na esperança (Rm 12,12) 

3. A fé no amor que Deus tem por nós traz consigo uma grande 
esperança. Assim podemos entender também a afirmação da Epístola 
aos Hebreus: “A fé é fundamento das coisas que se esperam” (Hb 
11,1). A esperança tem por objeto propriamente um bem futuro e 
possível. E o bem que a fé nos faz esperar é, fundamentalmente, a 
plena felicidade e alegria na união definitiva com Deus na glória. 
Como nos diz São Paulo, é “a esperança que vos está reservada nos 
céus” (Col 1,5). Essa certeza nos dá a segurança de que não nos 
faltarão os meios para alcançar essa meta, se os acolhermos 
livremente: para começar e recomeçar, todas as vezes que forem 
necessárias. 

E quando se apresenta, de modos diversos, uma vontade de Deus 
diante da qual nos sentimos inadequados e impotentes, podemos ter 

53 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn6
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn7


inclusive “a segurança do impossível”[8], como o nosso Padre no 
início da Obra, em momentos de total ausência de meios e em um 
ambiente social profundamente contrário à vida cristã. 

4. Temos, podemos ter sempre, “uma esperança que não 
decepciona”, não por causa de uma segurança em nós mesmos nem 
em nada deste mundo, mas “porque o amor de Deus foi derramado 
em nossos corações pelo Espírito Santo que nos foi dado” (Rm 5,5). 

Às vezes, as dificuldades de diversos tipos podem nos fazer pensar, 
por exemplo, que o trabalho apostólico não está sendo eficaz, que 
não vemos os frutos do nosso esforço e da nossa oração. Mas 
sabemos bem – e nos convém atualizar frequentemente essa 
convicção de fé – que o nosso trabalho não é vão no Senhor (cf. 1Cor 
15,58). Como também assegurava nosso Padre: “Nada se perde”. 

A esperança e a alegria são dons de Deus, e assim São Paulo pede 
para todos: “Que o Deus da esperança os encha de toda alegria e 
paz, por sua confiança nele, para que vocês transbordem de 
esperança, pelo poder do Espírito Santo” (Rm 15,13). 

A alegria do coração enamorado 

5. O amor a Deus e aos outros está unido, com a alegria, à fé e 
também à esperança. “Quem ama tem a alegria da esperança, de 
chegar a encontrar o grande amor que é o Senhor”[9]. 

São diversas as expressões do amor, que coincidem justamente no 
essencial: desejar o bem da pessoa amada (e, na medida do possível, 
procurá-lo) e a consequente alegria ao conhecer esse bem por fim 
presente. 

No caso do amor ao Senhor, será que poderíamos desejar para Deus 
um bem que Ele não tenha? Sabemos que Ele, ao criar-nos livres, 
quis correr o risco da nossa liberdade[10]. Podemos não dar a Deus 
algo que ele anseia: o nosso amor. De alguma maneira, a alegria do 

54 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn8
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn10


amor a Deus não é só o aspecto – que ele significa para nós - de um 
amor consistente no bem, mas também a alegria de podermos dar a 
Ele o nosso amor. 

O amor, como fonte de alegria, manifesta-se de modo especial na 
entrega aos outros, procurando ser, apesar dos nossos defeitos, 
“semeadores de paz e de alegria”[11]. Assim, além disso, 
alegramo-nos ao ver a alegria deles e, como o nosso Padre, podemos 
dizer-lhes com verdade: “A minha alegria é a alegria de vocês”[12]. 

6. “O amor verdadeiro exige que saiamos de nós mesmos, que nos 
entreguemos. O autêntico amor traz consigo a alegria: uma alegria 
que tem as suas raízes em forma de Cruz”[13]. Acima de tudo, a Cruz 
assumida por amor a Deus é fonte de bem-aventurança. Assim nos 
ensina o Senhor: “Bem-aventurados sois vós, quando vos injuriarem e 
perseguirem e, mentindo, disserem todo o mal contra vós por minha 
causa. Alegrai-vos e exultai, porque é grande a vossa recompensa 
nos céus; pois assim perseguiram os profetas que vieram antes de 
vós” (Mt 5,11-12). Na realidade, todas as bem-aventuranças 
descrevem as raízes da alegria: “As bem-aventuranças levam-te à 
alegria, sempre; são o caminho para alcançar a alegria”[14]. 

Muitas são as causas que podem levar a perder a alegria; 
especialmente a experiência atual da própria debilidade, a 
consciência dos próprios pecados. Mas a fé no amor de Deus, e a 
esperança segura que acompanha essa fé, fundamentam, como 
afirma São Josemaria, “a profunda alegria do arrependimento”[15]. 
Também então, apesar das nossas limitações e defeitos, com a ajuda 
do Senhor, e o nosso carinho, podemos “tornar amável e fácil o 
caminho aos demais”[16]. 

Invocamos a Santíssima Virgem, Mãe de Deus e Mãe nossa, como 
Causa nostrae laetitiae. Que Ela nos ajude a estar sempre contentes 
e a ser semeadores de paz e de alegria em todas as circunstâncias 

55 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn13
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn16


da nossa vida. Em especial, pedimos-lhe agora, neste ano jubilar da 
esperança, muito unidos ao sofrimento do Papa Francisco. 

Com a minha bênção mais carinhosa, 
O Padre, 
Fernando 

 

[1] Carta 13, n. 99. Os textos dos quais não se menciona o autor são de São 
Josemaria. 

[2] São Tomás, Suma Teológica, II-II, q.28, a.4 ad1. “A tristeza é a escória do 
egoísmo” (Amigos de Deus, n. 92). 

[3] Sulco, n. 795. 

[4] Cf. Caminho, n. 659. 

[5] Forja, n. 332. 

[6] “As riquezas da fé”, publicado no jornal ABC em 2/11/1969. 

[7] Ibid. 

[8] Carta 29, n. 60. 

[9] Francisco, Audiência, 15/03/2017. 

[10] Cf. Amigos de Deus, n. 35. 

[11] Sulco, n. 59. 

[12] Carta 14, n. 1. 

[13] Forja, n. 28. 

[14] Francisco, Homilia, 29/01/2020. 

[15] Carta 14/02/1974, n. 7. 

[16] Sulco, n. 63. 

56 

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref13
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref16


 

57 



Mensagem pelo falecimento do papa Francisco​
(21-IV-2025) 

Nestes momentos de dor, juntamente com toda a Igreja, dirigimos a 
nossa oração ao Senhor pela alma do nosso querido Papa Francisco. 
Deus terá premiado a sua entrega generosa ao serviço do Povo de 
Deus e do mundo inteiro. 

O Papa tinha uma grande fé na misericórdia de Deus e uma das 
principais orientações do seu pontificado foi precisamente anunciá-la 
aos homens e mulheres de hoje. Com o seu exemplo, exortou-nos a 
acolher e a experimentar a misericórdia de Deus, que não se cansa 
de nos perdoar; e, por outro lado, a sermos misericordiosos para com 
os outros, como ele fez incansavelmente com tantos gestos de 
ternura que são parte central do seu magistério testemunhal. 

São Josemaria dizia-nos: “Tens de acolher a palavra do Papa com 
uma adesão religiosa, humilde, interna e eficaz: serve-lhe de eco!” 
(Forja, n. 133). Que o exemplo do Papa Francisco nos leve a fazer 
eco desse testemunho, a continuar a caminhar como apóstolos da 
misericórdia num mundo trespassado pelas chagas da indiferença e 
da violência. 

Recorramos a Santa Maria, Mater spei – como Francisco gostava de 
Lhe chamar – “tudo na sua vida foi plasmado pela presença da 
misericórdia feita carne” (Misericordiæ Vultus), para que também nós 
possamos um dia contemplar Deus face a face. 

 

58 

https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-del-prelado-8-abril-2025/


Mensagem para participar do luto e dos ritos fúnebres​
 do papa Francisco (21-IV-2025)  

Em meio à tristeza pela morte de nosso amado Papa Francisco e à 
gratidão a Deus por seu generoso testemunho, escrevo esta 
mensagem para comunicar uma notícia imediata. 

Como vocês sabem, o X Congresso Geral Ordinário da Obra estava 
programado para ser realizado em Roma nas próximas duas 
semanas, até 5 de maio. 

Depois de ouvir a Assessoria Central e o Conselho Geral, levando em 
conta que - devido à proximidade das datas de início - a maioria dos 
participantes do congresso já chegou a Roma, foi decidido que o 
Congresso será reduzido ao mínimo essencial: a renovação dos 
cargos da Assessoria Central e do Conselho Geral, que devem ser 
nomeados ou renovados a cada oito anos. 

Aproveitaremos esses dias para viver em comunhão com toda a Igreja 
o luto e as exéquias do Santo Padre. Todas as regiões do Opus Dei 
estarão presentes de alguma forma na Cidade Eterna por meio de 
suas irmãs e irmãos do Congresso. 

As outras questões que seriam discutidas no Congresso, que 
mencionei em minha mensagem de 8 de abril, serão estudadas mais 
tarde, pois agora é um momento de luto, oração e unidade com toda a 
Igreja. 

Como lhes disse em minha mensagem anterior, vamos recorrer a 
Santa Maria, Mãe da Esperança, para que, neste período de sede 
vacante, ela possa ser um consolo e um guia para todos na Igreja. 

59 



 

60 



Mensagem por ocasião da eleição do Papa León XIV​
(8-V-2025) 

Queridíssimos: que Jesus guarde as minhas filhas e meus filhos! 

Escrevo estas linhas para compartilhar com vocês nossa alegria pelo 
fato de a Igreja e o mundo terem um novo Vigário de Cristo: o Papa 
Leão XIV. Desde o momento em que seu nome foi anunciado na 
sacada da Basílica de São Pedro, oferecemos nossas orações por ele 
e pela imensa missão que tem pela frente. 

Em momentos como este, a fé da Igreja brilha com particular 
esplendor na unidade dos corações e na oração pelo nosso pai 
comum e por todos os nossos irmãos. Hoje, de modo especial, somos 
chamados pelo conselho que São Josemaria deixou em Forja: “Ama, 
venera, reza, mortifica-te - cada dia com mais carinho - pelo Romano 
Pontífice, pedra basilar da Igreja, que prolonga entre todos os 
homens, ao longo dos séculos e até o fim dos tempos, aquela tarefa 
de santificação e de governo que Jesus confiou a Pedro” (n. 134). 

As palavras que o Papa disse antes de dar a bênção ainda ressoam 
em nós: “Sejamos discípulos de Cristo. Cristo vai à nossa frente, o 
mundo precisa de sua luz. A humanidade precisa dele como a ponte 
para ser alcançada por Deus e seu amor”. Como o Papa pediu, 
rezamos “juntos por essa nova missão, por toda a Igreja e pela paz no 
mundo”. 

Por providência de Deus, vivenciamos o luto de nosso Santo Padre 
Francisco mais perto de todos, com a presença de pessoas de tantos 
países que vieram participar do Congresso Geral realizado 
recentemente. 

61 

https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/


Vamos tentar orientar o caminho iniciado nas assembleias regionais 
partindo do horizonte que o Espírito Santo nos abre por meio do 
ministério do Papa Leão XIV, para servir a Igreja, a sociedade e cada 
pessoa, para levar-lhes o calor do Evangelho em um mundo tantas 
vezes atravessado pela frieza da indiferença, pela dureza da violência 
e da pobreza, pelo flagelo da solidão. 

Acompanhemos o novo Romano Pontífice com nosso afeto e orações, 
seguindo o exemplo de nosso fundador, que quis gravar estas 
palavras carinhosas em Villa Tevere, a sede central da Obra: “Como 
brilhas, Roma! Como resplandeces daqui, em panorama esplêndido, 
com tantos monumentos maravilhosos de antiguidade! Mas a tua joia 
mais nobre e mais pura é o Vigário de Cristo, de quem és a única 
cidade que se gloria”. 

Neste dia de Nossa Senhora de Pompeia e de Nossa Senhora de 
Luján, vamos todos com Pedro a Jesus por Maria - especialmente nas 
romarias que fizerem com seus amigos e amigas durante o mês de 
maio - para que o Papa e toda a Igreja sejam repletos das bênçãos de 
Nossa Senhora. 

Com a minha bênção mais carinhosa, 

O Padre, 

Fernando 

62 



DISCURSOS E AULAS 



Aula sobre a disponibilidade e o celibato no Opus Dei, 
(20/01/2024) 

Colégio Romano da Santa Cruz, Roma  

Esta aula é composta por duas partes, uma sobre a disponibilidade 
dos numerários e outra, relacionada a esta, sobre o celibato. As ideias 
que surgirem servirão tanto para a reflexão pessoal quanto para o 
trabalho de formação que vocês fazem com os seus irmãos. Que 
cada um veja como as vive, como as aplica, como servem para ajudar 
os outros. 

Quanto à disponibilidade, a primeira coisa que podemos fazer é 
relembrar algumas palavras do nosso Padre: “Todos com vocação 
divina, os numerários devem dar-se diretamente e imediatamente ao 
Senhor em holocausto, entregando tudo o que é deles, seu coração 
inteiro, suas atividades sem limite, seus bens, sua honra” (Instrução 
para a obra de São Gabriel, n. 113). 

Reparemos no que nos diz primeiro: “coração inteiro”. A 
disponibilidade do coração não consiste em ter o coração aberto para 
qualquer coisa entrar, mas para que nele caibam todas as pessoas 
que estão ao nosso redor, confiadas aos nossos cuidados. Entregar 
um coração inteiro significa evitar análises exaustivas e 
classificações, para amar a todos igualmente; para amar o trabalho da 
Obra como expressão do nosso amor a Deus; para entregar ao 
Senhor tudo o que somos e tudo o que temos. 

64 



A disponibilidade do coração se manifesta na disponibilidade eficaz, 
real e concreta do nosso tempo. É uma disponibilidade para as tarefas 
que nos são confiadas. Não se trata apenas de uma disponibilidade 
material, mas principalmente do coração, que consiste em dedicar a 
vontade e o afeto à essa atividade; mesmo quando é difícil, estando 
disposto a todas as mudanças necessárias. 

Habitualmente, na Obra, cada um desempenha seu trabalho 
profissional em seu ambiente, santificando as realidades temporais. 
No entanto, como lembrava dom Javier em uma carta, às vezes “Não 
há outro remédio a não ser que algumas filhas e alguns filhos meus 
diminuam a sua atividade profissional – ou inclusive a deixem de lado 
completamente, ao menos por algum tempo – para se dedicarem a 
ajudar os seus irmãos na vida espiritual e dirigir o trabalho apostólico” 
(Javier Echevarría, Carta pastoral, 28/11/1995, n. 16). A isso deve-se 
acrescentar que, como o próprio Dom Javier explicava tantas vezes, o 
trabalho de direção das tarefas e o próprio trabalho de direção 
espiritual — que é o fundamental confiado às pessoas que formam os 
conselhos locais — são tarefas que também podem ser chamadas de 
profissionais em termos de seriedade e necessidade de preparação. 

Por outro lado, a disponibilidade não é apenas uma atitude passiva, 
um “estar disposto para fazer tudo o que me pedirem”: mudar de 
centro, de encargo apostólico, de cidade, de país, de continente – 
porque por enquanto não podemos mudar de planeta… Certamente, é 
isso também, mas não basta. É preciso ter iniciativa e interesse, 
colocar o nosso coração e os nossos talentos a serviço da Obra, ou 
seja, disponibilizar o que temos e quem somos para viver a nossa 
vocação. De fato, parte da disponibilidade consiste em pensar em 
como melhorar, o que sugerir… São detalhes que manifestam que 
sentimos o Opus Dei como algo nosso. 

Sem outros laços além do amor 

65 



No sentido bíblico, o coração não se refere apenas ao que é sensível, 
mas à pessoa inteira, e especialmente à sua vontade, ou seja, à sua 
liberdade. Um aspecto fundamental da nossa disponibilidade é que 
ela deve ser vivida como liberdade, e não como falta de liberdade. 
Podemos dizer: “Estou aqui, pronto para fazer tudo o que me 
disserem”, e depois, ao receber um novo encargo, sentir isso como 
uma limitação à própria liberdade. Quando, na realidade, a maior 
liberdade consiste em não ter outros laços além do amor. 

Isso se aplica a todos nós no Opus Dei, mas especialmente, de forma 
mais completa e material, aos numerários: não ter nenhum laço, nem 
de trabalho, nem com um centro, nem com um país. Não se sentir 
atados a nada. E esse sentimento de não se sentir atado a nada é 
liberdade, liberdade espiritual, liberdade da alma. 

Logicamente, isso não significa viver desarraigados, ser pessoas que 
vivem flutuando no ar. Estar profundamente enraizado no que 
fazemos, com os pés no chão e no nosso trabalho, assumindo a 
responsabilidade pela nossa missão e obrigações, e nos dedicando 
ao que fazemos com todas as nossas capacidades humanas, com 
entusiasmo profissional, como se fosse sempre a coisa definitiva, é 
compatível com não estar atado a nada. Porque a liberdade não 
consiste na ausência de limitações externas, mas em não estar 
vinculado a nada além do amor a Deus e, consequentemente, ao 
amor ao próximo, à Obra, às almas. 

Talvez em algum momento — porque todos experimentaremos 
fraquezas até o momento da morte -  percebamos certas exigências, 
mudanças, cargos e assim por diante como uma falta de liberdade. 
Então será uma oportunidade renovada para aprofundar nosso amor, 
para que a liberdade da alma seja fortalecida. 

Nosso Padre falava de um grupo pregado na cruz: “Nosso Senhor não 
quer uma personalidade efêmera para a sua Obra: pede-nos uma 
personalidade imortal, porque quer que nela – na Obra – haja um 

66 



grupo pregado na Cruz: a Santa Cruz nos tornará perduráveis, 
sempre com o mesmo espírito do Evangelho, que trará o apostolado 
de ação como fruto saboroso da oração e do sacrifício” (Instrução 
sobre o Espírito Sobrenatural da Obra, n. 28). Aqui não diz quem é 
esse grupo pregado na cruz, mas, pelo contexto, entende-se que 
sejam os numerários. De fato, todos nós temos que ser pregados na 
cruz, de alguma forma. Neste caso, porém, nosso Padre fala de uma 
maneira específica e especial de ser pregado à cruz: a dos 
numerários, que devem estar sempre disponíveis para mudar de 
trabalho...; todas essas, ocasiões de se unir à cruz. E quando unimos 
intencionalmente à cruz do Senhor as coisas que nos custam, elas 
deixam de pesar, embora ainda continuem pesando. Há uma aparente 
contradição. 

Vimos tantas vezes na vida de nosso Padre como ele foi capaz, pela 
graça de Deus, de sofrer muito e, ao mesmo tempo, de estar muito 
contente. E nós também temos a possibilidade de viver a entrega, 
mesmo quando custa, como fonte de alegria. 

É importante que, ao falar com alguém sobre a possibilidade de apitar 
como  numerário, esse aspecto essencial do caminho seja explicado. 
Também é bom que essa ideia seja enfatizada na formação que 
recebem durante os primeiros anos, mesmo que possa parecer muito 
distante para a pessoa naquele momento. 

Naturalmente, os diretores levarão em consideração as circunstâncias 
e a capacidade real de cada pessoa de empreender uma mudança. 
Graças a Deus, na Obra não funcionamos a base de ordens militares, 
porque, dentro da natureza radical do nosso compromisso, somos ao 
mesmo tempo família e milícia. 

Em relação a essa disponibilidade radical, podemos lembrar também 
algumas palavras de nosso Padre na terceira de suas campanadas*. 
São palavras preciosas, mesmo do ponto de vista literário, e ao 

67 



mesmo tempo tão expressivas que não há risco de nos prendermos 
somente ao que é bonito: 

“Tenho que agradecer ao Senhor por sua grande bondade, porque 
minhas filhas e filhos me proporcionaram, neste quase meio século, 
tantas e tantas alegrias, precisamente por sua firme adesão à fé, sua 
vida cristã vigorosa e sua total disponibilidade – dentro dos deveres 
de seu estado pessoal, no mundo – para o serviço de Deus no Opus 
Dei. Jovens ou menos jovens, foram de lá para cá com a maior 
naturalidade, ou perseveraram fiel e incansavelmente no mesmo 
lugar; mudaram de ambiente quando necessário, suspenderam uma 
tarefa e concentraram seus esforços em outra que lhes fosse 
interessava mais por razões apostólicas; aprenderam coisas novas, 
aceitaram de bom grado se ocultar e desaparecer, abrindo caminho 
para outros: subir e descer”. 

“É o jogo divino da entrega, ao qual meus filhos responderam, 
conscientes de sua responsabilidade perante Deus de levar adiante a 
Obra para o bem das almas. O Senhor brilhou e, sobre a vossa 
generosidade, derramou eficácia santificadora: conversões, vocações, 
fidelidade à Igreja em todos os cantos do mundo. Assim brota o fruto 
sobrenatural de uma entrega sem condições. E isso se pede a todos 
na Obra, porque deve ser sempre o cotidiano, o natural” (De nosso 
Padre, Carta 14/02/1974, n. 5). 

Uma paternidade sem limites 

Após esta primeira parte, começar a falar sobre o celibato acarreta um 
risco: poderia dar a impressão de que a disponibilidade constitui sua 
dimensão mais fundamental. Certamente, a pessoa célibe está muito 
mais disponível do que quem é casado e tem filhos, mas seu caminho 
não consiste apenas nisso, e nem mesmo principalmente. O celibato 
é, acima de tudo, um dom de Deus de identificação especial com 
Jesus Cristo. E é assim que devemos vê-lo, pois disso deriva tudo o 
mais, inclusive a disponibilidade. Os numerários e, no que se refere 

68 



ao celibato, também os adscritos, têm a função de ser testemunhos 
vivos da entrega a Deus no meio do mundo. 

O celibato não é uma limitação do humano. Basta olhar para Jesus 
Cristo para se convencer disso, pois se há alguém que encarnou a 
humanidade perfeita, esse alguém é Ele. E sendo ele a plenitude do 
homem, não se pode dizer que o matrimônio seja uma condição 
indispensável para alcançar essa plenitude. Embora, para quem tem 
vocação matrimonial — geralmente a maioria das pessoas —, o 
matrimônio constitui um autêntico caminho de santificação e de 
plenitude. 

Por isso, no trabalho apostólico, não vale a pena entrar em 
comparações. Na realidade, o importante é o que Deus quer de cada 
pessoa. Não podemos cair no erro de fazer avaliações utilitárias sobre 
o que é mais e o que é menos. A questão fundamental, ao contrário, é 
a seguinte: o que Deus quer de mim? Porque o que Deus quer para 
cada pessoa será o que a fará feliz, o que a conduzirá à plenitude. 
Além disso — afastando-nos um pouco do tema do celibato — que 
ninguém pense que o casamento é mais fácil do que o celibato. 
Embora o celibato envolva inicialmente uma renúncia maior, óbvia e 
evidente, o casamento envolve um sacrifício, um compromisso e 
dificuldades que podem ser muito maiores do que as da vida no 
celibato. É precisamente por isso que não é aconselhável fazer 
comparações: o melhor será sempre o que Deus quer para cada 
pessoa.  

Para os numerários e adscritos, o celibato tem uma dimensão de 
disponibilidade. Não se trata apenas de uma disponibilidade factual, 
uma questão de tempo, mas de uma disponibilidade marcada pela 
paternidade espiritual. O celibato implica uma maior capacidade de se 
dedicar a uma família maior. No Opus Dei, temos uma família imensa, 
e o celibato contribui para criar esse ambiente familiar tão essencial. 
Viver plenamente o significado do celibato, segundo o espírito do 

69 



Opus Dei, não implica diminuir a paternidade, mas aumentá-la. Por 
isso todos os numerários, estejam ou não nos conselhos locais, têm a 
responsabilidade de cuidar das pessoas de Casa. 

Não é surpreendente que às vezes surjam tentações no coração — e 
não apenas na carne. Todos as experimentam em algum momento, e 
isso é normal. Portanto, não seria lógico ter dúvidas pelo fato de, 
ocasionalmente, sentir essa atração natural por uma mulher. Ao 
trabalhar em ambientes profissionais com colegas mulheres, é preciso 
exercer prudência e proteger os sentidos, pois a atração pelas 
mulheres não desaparece. Esta é uma luta no sentido positivo: não se 
trata de viver com o coração fechado. Em certo sentido, sim, mas, ao 
mesmo tempo, ele deve estar muito aberto ao mundo inteiro, por meio 
do amor a Jesus Cristo. Não renunciamos a uma vida de amor e a 
tudo o que isso implica: afetos, desejos, paixão, criatividade, 
abnegação… Uma pessoa que vive o celibato dirige todas essas 
energias, típicas de alguém apaixonado, para Deus e para as pessoas 
e tarefas específicas que nos são confiadas na Obra. 

Talvez nos lembremos daquela passagem em Caminho: “Como vai 
esse coração? - Não te inquietes; os santos - que eram seres bem 
constituídos e normais, como tu e como eu - sentiam também essas 
‘naturais’ inclinações. E se não as tivessem sentido, a sua reação 
‘sobrenatural’ de guardar o coração - alma e corpo - para Deus, em 
vez de entregá-lo a uma criatura, pouco mérito teria tido. Por isso, 
uma vez visto o caminho, creio que a fraqueza do coração não deve 
ser obstáculo para uma alma decidida e ‘bem enamorada’” (Caminho, 
n. 164). 

Guardar o coração implica guardar os sentidos, prudência, 
perseverança e luta – mas uma luta de amor, para crescer na 
amizade com Deus, com a sua graça. Requer sinceridade consigo 
mesmo e na direção espiritual, para que nos ajudem; e cultivar a 
disponibilidade no celibato. E, acima de tudo, que não falte alegria, 

70 



um bem muito necessário para alcançar a fidelidade: no amor 
desinteressado aos outros, muitas vezes encontraremos uma 
profunda felicidade, que nos levará a ter um coração cada vez mais 
semelhante ao de Jesus Cristo. 

71 



Sobre Vitalização Cristã  das instituições Educativas 
(26-VII-2024)  

Universidade dos Andes, Santiago do Chile 

Introdução 

Abordarei um tema que vocês conhecem muito bem: a identidade 
cristã da universidade. O conceito de identidade cristã é amplo, com 
diferentes manifestações, mas todas elas são de grande importância, 
não por serem cristãs, mas especialmente no que diz respeito à 
universidade. 

Nesse sentido, a primeira ideia que considero interessante relembrar, 
embora vocês certamente já a conheçam, é que essa união entre 
universidade e cristianismo não é uma união artificial. Basta notar que 
as universidades nasceram a partir do cristianismo. Todas elas, 
porque em sua essência, o desejo de conhecer, o desejo de 
aprofundar nossa compreensão do mundo, das pessoas, da 
realidade, é profundamente cristão. Esse desejo não é apenas cristão, 
mas é profundamente cristão, e em sua origem, quando adquire um 
desenvolvimento mais completo, leva naturalmente ao conhecimento 
de Deus. 

Assim, a dimensão cristã ocupa uma posição de destaque no 
conhecimento humano e, por conseguinte, no conhecimento 
universitário. 

72 

https://romana.org/es/79/discursos/sobre-la-vivificacion-cristiana-de-las-institucion/
https://romana.org/es/79/discursos/sobre-la-vivificacion-cristiana-de-las-institucion/


Identidade cristã pessoal 

Para entrar no assunto, ainda que brevemente, pois o tema é 
bastante abrangente, sugiro considerar a identidade cristã da 
universidade como corporação, como instituição; mas também pensar 
na identidade cristã pessoal daqueles que trabalham na universidade. 
Pois essa identidade institucional se refletirá em uma série de 
medidas organizacionais que, se não forem informadas pela 
identidade cristã das pessoas, permanecerão como um molde 
praticamente inútil e artificial, inoperante, porque, em última análise, a 
primazia da pessoa é sempre o fundamental. 

Isso não significa que todos na universidade devam ser cristãos, mas 
sim que, para que a instituição tenha uma inspiração cristã, é 
necessário, no mínimo, um núcleo de vida cristã pessoal para vitalizar 
a estrutura cristã organizacional; um núcleo de vida cristã sem o qual 
o institucional seria, no fundo, bastante morto. 

Portanto, é necessária uma presença cristã pessoal, assim como uma 
abertura cristã para aqueles que, sem serem cristãos ou sendo 
cristãos não praticantes, contribuem com seu trabalho na 
universidade. Nesse sentido, a universidade cristã também está 
aberta a pessoas não cristãs, na premissa daquela identidade cristã 
institucional baseada na realidade pessoal dos cristãos que a 
vitalizam. 

É necessário que essa identidade cristã pessoal esteja presente em 
muitas pessoas, como um núcleo que irradia um sentido cristão de 
vida, e possui inúmeros aspectos. Pode ser vista como a vida cristã 
de cada pessoa, levando à identificação com Jesus Cristo. 
Identificar-se com Jesus Cristo é verdadeiramente impressionante; 
possui uma enorme riqueza porque é a própria plenitude humana: 
Cristo, perfeito Deus, é o homem perfeito. 

73 



No que se refere a uma universidade, podemos nos concentrar em 
algumas dimensões dessa plenitude humana que o cristianismo 
implica. A entrega de si mesmo aos outros é uma característica 
especial de Cristo como homem perfeito. Ou seja, a dimensão cristã 
pessoal, na universidade ou em qualquer outro lugar, leva consigo a 
dedicação autêntica aos outros, o serviço aos outros. 

O serviço e a preocupação com os outros também têm uma dimensão 
institucional, fazendo parte, digamos, do espírito da instituição. Ou 
seja, fazem parte da atmosfera, do espírito com que as atividades são 
realizadas: um espírito cristão precisamente por sua dimensão de 
dedicação aos outros, de serviço, de preocupação, de luta contra o 
individualismo. 

A universidade é a universitas studiorum segundo a noção clássica. O 
Cardeal Ratzinger explicou que o conceito de universidade é o oposto 
da simples adição ou soma de cursos ou institutos, pois é necessário 
haver uma verdadeira unidade entre os membros, que se preocupam 
uns com os outros. Não é universitário fechar-se pessoalmente no 
que é próprio, nem o é para cada instituto ou faculdade, pois sempre 
cabe, em diferentes níveis, uma colaboração, um senso de 
pertencimento a essa unidade proporcionada pelo espírito 
universitário, um interesse positivo em colaborar, uma abertura ao 
outro. 

Às vezes, é fácil pensar que o próprio campo de estudo tem pouco a 
ver com os outros por ser tão especializado. Poderíamos dizer: "O 
que eu tenho a ver com isso ou aquilo na engenharia ou na filosofia?" 
Na realidade, sempre tem muito a ver, especialmente no âmbito 
humano: todos estão muito interligados. 

Identidade Cristã Institucional 

Examinaremos alguns aspectos específicos da identidade cristã 
institucional, considerando o todo. Um desses aspectos é o esforço 

74 



pela excelência profissional, que sem dúvida, depende de cada 
pessoa, mas também é uma característica da própria instituição. Ou 
seja, a busca pela excelência profissional depende da capacitação de 
cada pessoa, de cada professor, mas também de cada funcionário em 
tarefas não acadêmicas, em suas respectivas funções. 

Excelência Profissional 

O que a excelência profissional tem a ver com o cristianismo? Já 
mencionei isso em um contexto mais geral: Cristo é homem perfeito e 
Deus perfeito e, portanto, a dimensão cristã exige excelência 
profissional, que não é simplesmente uma questão humana de 
excelência, de virtude humana, de qualidade humana, mas também 
uma realidade cristã. São Josemaria tantas vezes pregou o chamado 
à santificação do trabalho, o que implica como base necessária o 
amor pelo trabalho bem-feito. Porque o sobrenatural — o cristão — e 
o humano não são dois âmbitos separados. O cristão é o humano 
elevado à ordem divina, à ordem sobrenatural. 

Portanto, uma exigência da identidade cristã é a perfeição humana do 
trabalho bem-feito. Não haveria identidade cristã sem um esforço 
positivo para alcançar a excelência profissional. 

Primazia da Pessoa 

Outro aspecto, talvez menos óbvio, da dimensão universitária é a 
primazia da pessoa. Em uma universidade, pode parecer que a 
primazia pertence ao todo, à garantia de que tudo funcione 
corretamente. Mas não: a primazia pertence à pessoa. Sempre à 
pessoa. 

Talvez vocês se lembrem daquele ditado clássico que afirma que, na 
humanidade, o indivíduo tem prioridade sobre a espécie, sobre o todo, 
e que pode ser entendido de maneira correta ou incorreta. A pessoa 
vale mais do que toda a humanidade. Parece uma afirmação absurda, 

75 



mas tem um significado verdadeiro. Porque o que realmente importa é 
cada pessoa, e o todo é valioso porque é composto de pessoas, uma 
a uma. Cada pessoa, em conjunto, é o grande valor da humanidade.  

E isso tem consequências práticas universais; por exemplo, não se 
pode matar uma pessoa inocente para salvar o todo. Alguns podem 
dizer: “Se eu puder salvar a vida de mil matando uma, vale a pena”. 
Mas não, não podemos matar uma pessoa para salvar muitas. 

E que aplicação isso pode ter no mundo universitário? A mesma que 
em todos os âmbitos humanos: devemos cuidar de cada pessoa. Os 
professores devem estar atentos, tanto quanto possível, ao valor de 
cada aluno. Devemos cuidar de cada indivíduo. E isso se aplica a 
todos os níveis da vida universitária. O que mais importa é cada 
pessoa, única e insubstituível. Cuidar de cada indivíduo é a forma 
como cuidamos do todo. É assim que construímos uma comunidade 
universitária mais plena. 

A presença institucional da Igreja 

A identidade cristã da universidade também implica a presença 
institucional da Igreja. Ou seja, deve haver de algum modo uma 
presença sacerdotal, com capelães que atendam aqueles que 
desejarem livremente. É algo oferecido, não imposto. É também 
importante, na medida do possível — e sempre é, de certa forma —, 
que a capelania não seja um mundo à parte. Pode acontecer que, por 
um lado, haja a universidade com suas cátedras e, em um canto, um 
ou dois sacerdotes disponíveis para quem desejar atendimento. Se 
não houver outra opção, faz-se dessa forma, mas, na medida do 
possível, é aconselhável que a capelania também tenha uma função 
universitária própria. Ou seja, que haja aulas de doutrina cristã, 
teologia, antropologia cristã e que a capelania tenha não apenas um 
papel pastoral, mas também seja capaz de oferecer uma dimensão 
acadêmica da fé cristã por meio de aulas de um tipo ou de outro. 

76 



Harmonia entre Fé e Razão 

Outro aspecto da identidade cristã institucional é o que poderíamos 
chamar de harmonia entre a fé e a razão em todos os ensinamentos. 

Essa harmonia é um conceito muito amplo. Por exemplo, alguém da 
área da matemática pode dizer: “O que a harmonia entre fé e razão 
tem a ver com a minha área?" Bem, tem sim, porque a fé ilumina tudo. 
A fé é uma luz que ilumina todas as nossas ações. Essa pessoa pode 
dizer: “A fé não me diz como resolver problemas de matemática”. E 
isso é verdade, mas a fé também influencia a atitude com 
enfrentamos a matemática. E a matemática, como qualquer outra 
disciplina, também é uma manifestação da Inteligência divina. 

Tudo o que é racional no mundo vem da mente de Deus. Não é 
necessário que, toda vez que um professor explica um teorema, ele 
se refira ao Alto e enfatize sua conexão com a mente de Deus 
Criador. Mas, de alguma forma, se o pensamento matemático estiver 
profundamente integrado à mente de um crente, a consciência de que 
Deus está em toda a criação e de que é Ele quem sustenta a própria 
realidade surgirá de maneira natural e espontânea. É aqui que entra 
em jogo nossa capacidade de apresentar as coisas de uma forma ou 
de outra. Algumas pessoas têm mais imaginação, são capazes de 
iluminar um assunto de maneira mais acessível. Embora nem sempre 
seja fácil esclarecer o fato de a presença de Deus iluminar todas as 
ciências, ele pode estar presente como um interesse, como uma 
aspiração, e talvez se deseje poder explicá-la. Alguns assuntos se 
prestam bem a isso, enquanto outros são mais difíceis de 
compreender. 

A propósito, lembro-me de um professor de muito prestígio, um 
professor de matemática, que transmitia uma visão de mundo ateia 
por meio da matemática. Isso significa que, inversamente, também se 
pode transmitir uma visão de mundo cristã, inclusive por meio da 
matemática. Como? Deixemos que o matemático reflita sobre isso. 

77 



Em resumo, a dimensão cristã pode estar muito mais presente do que 
imaginamos, assim como outras dimensões, como o marxismo ou o 
positivismo, infelizmente estão mais presentes do que pensamos. Não 
sei se é o caso neste país, mas em muitos lugares certamente está, 
em muitos campos do conhecimento. O cristianismo pode e deve 
estar presente, sem impor nada, pois a realidade de toda a criação se 
sustenta no poder de Deus. É sempre possível propor uma 
perspectiva cristã em todos os níveis de conhecimento. 

Certamente, existem aspectos acadêmicos complexos, como os de 
natureza biológica, especialmente quando a dignidade da pessoa 
humana está em jogo. Nesses casos, a perspectiva da fé tem muito a 
contribuir. Em questões limítrofes, a prudência é necessária e, se é o 
caso, deve-se buscar aconselhamento, principalmente em assuntos 
médicos e biomédicos, ética médica e outras áreas afins. 

A Liberdade 

Outra realidade crucial na vida universitária é a liberdade. O amor à 
liberdade é característico do espírito cristão. Como muitos de vocês 
se lembram, São Josemaria nos dizia que o amor à liberdade estava 
entre os legados humanos que ele queria deixar para os filhos da 
Obra. 

O amor à liberdade na universidade é de grande transcendência 
justamente por ser uma virtude essencialmente cristã. Nesse sentido, 
devemos respeitar tudo o que é opinável, não apenas como se fosse 
algo a que temos de ceder de qualquer forma, mas como uma riqueza 
positiva, para nunca impor como verdade ou necessidade aquilo que 
não é. 

Certamente, existem muitos pontos opináveis que se pode defender 
apaixonadamente porque estamos convictos deles, como em matérias 
científicas, sociais e culturais. Os professores explicam ideias 
opináveis a partir de suas perspectivas acadêmicas e podem 

78 



defendê-las apaixonadamente, mas sempre respeitando a liberdade 
de pensar e expressar pontos de vista opostos. Embora às vezes 
possa parecer difícil, se respeitarmos a liberdade dos alunos, torna-se 
fácil expressar vigorosamente opiniões em que acreditamos: 
vigorosamente, mas apresentando-as como opináveis. 

A liberdade de viver e circular dentro da universidade também deve 
ser respeitada, ou seja, deve-se fomentar um ambiente de liberdade. 
Logicamente, isto será feito à luz de um conjunto de ideais que 
estudantes e professores, mesmo os que não são cristãos, devem 
respeitar: ideias centrais, princípios, escritos ou não, que constituem a 
identidade essencial da instituição. 

Em toda sociedade humana, há um mínimo de regras que devem ser 
seguidas. É importante também ensinar que a liberdade não é 
incompatível com regras ou obrigações. Todos temos obrigações, 
quer queiramos, quer não. Por exemplo, temos a obrigação de 
respeitar as leis de trânsito: devemos parar no sinal vermelho. Toda a 
vida é repleta de regras, e a universidade não é exceção. São regras 
de convivência, de bom funcionamento, de boas maneiras etc., tanto 
para professores quanto para estudantes, tanto para administradores 
como para funcionários, porque a alternativa seria o caos.  

O importante, porém, é viver em liberdade. E não apenas naquilo que 
não somos obrigados a fazer, mas também viver livremente dentro do 
que é obrigatório. Esta é a chave para a liberdade: ensinar a viver 
livremente dentro do que é obrigatório. E isso é possível? É possível 
e, no fundo, é necessário para a realização humana, pois caso 
contrário, nos sentiríamos sempre limitados por regras e leis de todos 
os tipos.  

Tanto professores quanto alunos, devem viver livremente tudo o que é 
obrigatório na universidade para o seu bom funcionamento. 

79 



E como é possível viver livremente dentro daquilo que é obrigatório? 
É muito fácil dizer, mas, na prática, é preciso se esforçar para que 
isso se torne realidade. É possível viver o obrigatório com liberdade 
se o fizermos com amor, porque o amor é a força da liberdade. A tal 
ponto que, de certa forma, o amor se identifica com a liberdade. E 
podemos amar o que é obrigatório? Podemos. É evidente que se 
pode amar o que é obrigatório, e pode-se amá-lo quando se vê o bem 
que ele traz consigo. Porque o que se ama é o bem. E quando 
descobrimos o bem da luz vermelha, um bem digno de amor, paramos 
livremente. E assim é com tudo. É preciso enxergar o bem da regra 
para amá-la; e amando a regra, somos livres. Isso precisa ser 
ensinado, transmitido, vivido: transmitido, principalmente aos 
professores, e aos alunos. Ensinem que somos livres mesmo quando 
obedecemos. 

A liberdade é um bem tipicamente cristão. Até mesmo Hegel 
reconheceu isso quando disse que a liberdade é cristã desde sua 
origem. Porque foi o cristianismo que trouxe a verdadeira liberdade ao 
mundo. Antes do cristianismo, não havia verdadeira liberdade, 
propriamente dita. Bem, nesse julgamento também há algo que é 
opinável. 

A autoridade como serviço 

Outro aspecto importante, e tipicamente cristão, é a compreensão da 
autoridade como serviço. A verdadeira autoridade em todos os níveis, 
quando bem exercida, é exercida como um autêntico serviço. Este 
fato tem uma dimensão interessante: os cargos universitários 
(reitores, decanos, chefes de departamento etc.), além de terem um 
período limitado, são um serviço e são exercidos como tal. E por essa 
razão, são abandonados com a mesma disponibilidade com que 
foram assumidos. 

Se alguém quisesse ser decano para sempre, não seria apropriado, 
pois esse serviço consome tempo do que lhe é verdadeiramente 

80 



importante, que é a pesquisa e o ensino. É preciso dedicar tempo 
para ser reitor, decano, chefe de departamento, pois não há outra 
opção. Isso é feito de bom grado, mas o que mais se deseja são as 
próprias atividades acadêmicas: a pesquisa, o ensino, as publicações. 
Não há como não ter um reitor, não há como não ter decanos, mas 
esses cargos são puramente serviços e devem ser compreendidos 
como tal. Graças a Deus, a vida é assim, e é por isso que as 
mudanças na liderança são administradas com total facilidade. As 
pessoas dizem: “Que maravilha, graças a Deus que não sou mais 
reitor, pois agora posso me dedicar mais ao que me interessa”. Mas 
antes disso, elas se entregaram de corpo e alma a serem reitores, 
decanos ou qualquer outro cargo que fosse necessário. 

A colegialidade 

A colegialidade no governo da universidade é outro aspecto 
importante. O que isso tem a ver com a identidade cristã? Tem muito 
a ver, pois a colegialidade no governo da universidade, que, na 
prática, pode se manifestar de maneiras muito diferentes, 
dependendo do sistema, é o que nos salva da tirania. Quem estiver 
no comando, seja no nível da universidade, de um departamento ou 
de um instituto, não pode ser um tirano que toma decisões sozinho e 
exclusivamente. 

São Josemaria, referindo-se ao Opus Dei em geral, mas aplicando-se 
a todo o trabalho em que o Opus Dei proporciona um impulso 
espiritual, disse: “Matei o tirano como um traidor pelas costas; não 
admito tiranos nem ditadores”. Não há nenhum no Opus Dei, nem 
nesta universidade, claro, graças a Deus. Devemos ser gratos pela 
autoridade nunca ser tirânica, porque não é. E haverá diferentes 
maneiras de viver a colegialidade, ou seja, de levar em conta as 
opiniões dos outros, de modo que nunca seja apenas uma pessoa a 
apresentar o pensamento e a decidir. Embora, por razões 
operacionais, mais tarde possa ser necessário decidir pessoalmente, 

81 



deve sempre haver consenso, deve-se sempre ouvir os outros. Saber 
ouvir. Ouvir não é apenas o ato físico de escutar; é preciso realmente 
ouvir o que os outros pensam. E não apenas ouvir: é preciso escutar, 
prestar atenção, estar disposto a aprender com o que os outros nos 
dizem. 

A justiça 

Outro aspecto muito importante: a justiça. A identidade cristã exige a 
virtude da justiça como parte da realização humana, virtude esta que 
és elevada pela caridade. A justiça se manifesta na forma como 
tratamos as pessoas, na demonstração de preocupação com elas e 
na luta contra o egoísmo pessoal. Ela também deve ter dimensões 
institucionais. Algo que pode parecer secundário, mas não é, são os 
salários, ou seja, o que as pessoas recebem. É preciso haver justiça: 
os salários devem ser proporcionais ao trabalho realizado. Às vezes, 
não temos recursos suficientes e precisamos cortar despesas, sim; 
mas as despesas são cortadas em todos os níveis quando 
necessário. Devemos sempre buscar a verdadeira justiça distributiva 
nessa questão. 

Mas a justiça por si só não basta, embora seja necessária; também 
deve haver caridade. A justiça pode ser dolorosa em alguns 
momentos, como quando precisamos demitir alguém ou informar que 
seu contrato não será renovado. Como em qualquer instituição 
humana, essas coisas podem acontecer. Então, devemos praticar 
tanto a justiça quanto a caridade. 

Devemos cuidar daqueles que precisam ser demitidos, quando não há 
outra opção a não ser causar-lhes sofrimento. Devemos fazê-lo com a 
máxima sensibilidade possível, movidos por um espírito cristão, em 
virtude da identidade cristã da universidade. Não podemos maltratar 
ninguém se quisermos ser cristãos, mesmo que por vezes seja 
necessário tomar decisões dolorosas. Decisões dolorosas podem 
sempre ser tomadas cultivando o afeto, a caridade, que é afeto. Esta 

82 



é também a primazia da pessoa, que discutimos anteriormente em 
outro contexto. 

A Dimensão Pública da Identidade Cristã 

Para terminar, a identidade cristã deve ter uma dimensão pública, não 
confessional neste caso específico, mas pública de qualquer forma: 
os aspectos pessoais e institucionais de uma entidade tão pública 
quanto uma universidade terá manifestações públicas no que diz 
respeito à sua identidade cristã. Isto deve ser evidente, por exemplo, 
nos materiais promocionais e nos folhetos distribuídos. Deve ser 
perceptível de alguma forma nas publicações e atividades públicas 
realizadas na universidade. Se houver uma conferência, vamos 
retomar o exemplo da matemática: não é que necessariamente 
precise haver uma exposição explícita do cristianismo, mas, de uma 
forma ou de outra, em muitas outras atividades, o fato de haver uma 
realidade cristã, tanto na substância quanto na forma, emergirá 
espontaneamente. 

Sobre cada um desses pontos, como vocês podem facilmente 
perceber, muito poderia ser dito, mas são coisas que, por um lado, 
vocês sabem e, por outro, graças a Deus, vocês praticam. Mas é bom 
sempre ter em mente que somos cristãos. E aqueles na universidade 
que não são cristãos devem demonstrar um mínimo de respeito e 
devem ser tratados com respeito, em seu modo de ser e em seu 
modo de pensar.  

83 



Aula sobre a esperança (novembro de 2024) 

Colégio Romano de Santa Maria, Roma 

A bula de convocação do Jubileu 2025, publicada pelo Papa 
Francisco, começa com algumas palavras de São Paulo dirigidas aos 
romanos, que também dão nome ao documento: “A esperança não 
decepciona” (Rm 5,5), spes non confundit. Essas palavras encerram 
um conteúdo muito profundo. Quando temos verdadeira esperança, 
ela não falha. Podemos falhar nós, mas a esperança, nunca; porque 
Deus é fiel ao seu amor por nós e às suas promessas. 

É certo que, às vezes, podemos ter esperança em coisas que não 
acontecem: por exemplo, esperamos na eficácia de determinada 
gestão apostólica ou no resultado de uma conversa, e pode acontecer 
de os frutos não aparecerem. Isso significa que a esperança 
decepcionou? Não, porque a esperança fundamentada no amor de 
Deus por nós nos permite dizer com segurança, como afirmava São 
Josemaria: “Nada se perde!” (Forja, n. 278). O que fazemos pelo 
Senhor, o que realizamos seguindo a vontade de Deus, é sempre 
eficaz, ainda que não vejamos os resultados imediatamente. Talvez 
vejamos de outro modo, em outro momento, ou talvez nem vejamos 
nesta vida. Talvez seja um fruto diferente do que esperávamos. 
Assim, podemos ter a segura esperança de que nada se perde. 

Após essa breve introdução, esta aula consistirá basicamente em 
reler alguns textos do Papa – da bula de convocação do Jubileu 2025 
–, de São Josemaria e, naturalmente, da Sagrada Escritura. Minha 
intenção ao lê-los e comentá-los brevemente é que nos deem ocasião 

84 

https://opusdei.org/es/article/nada-se-pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-esperanza-jubileo/


de fomentar uma disposição na alma que permita que nossa 
esperança cresça. A esperança sobrenatural é um dom de Deus, não 
se pode obtê-la apenas com forças humanas, mas podemos dispor a 
alma para receber os dons de Deus, especialmente a fé, a esperança 
e a caridade. 

O que é a esperança? 

A esperança é uma virtude que nos leva a confiar que vamos obter 
um bem futuro, mais ou menos árduo, mas possível. Estes são os três 
requisitos: futuro, árduo e possível. Não faria sentido uma esperança 
que não cumprisse esses critérios. Por exemplo, não posso dizer que 
tenho esperança de viajar amanhã para a Lua; seria uma esperança 
“louca”, porque não é possível. Também não se denomina esperança 
desejar algo que não é árduo. Não tenho esperança, em sentido 
estrito, de que dentro de três horas estarei na minha casa. Embora 
nesta vida nada seja cem por cento seguro, há coisas que, 
humanamente falando, não são propriamente objeto de esperança. 

A esperança é uma virtude humana fundamental, porque todos 
esperamos algo. Sempre estamos esperando os frutos do nosso 
trabalho, esperando bens possíveis, esperando o fim de todo tipo de 
situações. Mas, como recordei no início, a esperança também é uma 
virtude sobrenatural, teologal. O que se espera com a virtude 
sobrenatural da esperança? A vida eterna, a união com Deus, a 
salvação, a felicidade imensa do céu. Essa é a grande esperança. 
Participar da vida de Deus é uma realidade possível de alcançar 
porque o próprio Deus a oferece para nós. 

Já existe uma esperança humana, natural, necessária, no coração de 
cada pessoa. Escreve o Papa: “No coração de cada pessoa, 
encerra-se a esperança como desejo e expetativa do bem, apesar de 
não saber o que trará consigo o amanhã”. (Spes non confundit, n. 1). 
A esperança, mesmo não sendo de algo seguro no plano humano, 

85 



também não é de algo impossível; é uma expectativa do bem, uma 
possibilidade de que esse bem chegue. 

O objeto da esperança teologal, que leva à plenitude também a 
esperança natural, é a salvação, a felicidade eterna com Deus. São 
Paulo diz: “A esperança no que nos está reservado nos céus” (Cl 1,5). 
Essa esperança na felicidade no céu está unida à fé no amor de Deus 
por nós e nos meios que Ele colocou para que cheguemos ao céu: a 
Eucaristia, a oração… 

A esperança na vida eterna é tão importante, que o Concílio de Trento 
condenou aqueles que sustentavam ser errado ter esperança na vida 
eterna e que se deveria fazer as coisas sem pretender alcançar a 
recompensa de chegar ao céu. O concílio diz: “ Se alguém disser que 
o justificado peca quando pratica boas obras visando uma 
recompensa eterna, seja anátema” (Concílio de Trento, sess. VI, cân. 
31). A esperança na recompensa eterna não só não é ruim, como é 
algo que Deus quer e está unida à fé e à caridade. 

O fundamento da esperança 

Qual é o fundamento da esperança? A resposta é simples: a fé. Como 
se expressa na Carta aos Hebreus: “A fé é o firme fundamento das 
coisas que se esperam” (Hb 11,1). Que fé é essa? A fé no amor de 
Deus por nós. Uma fé que dá segurança à esperança, porque se 
fundamenta em algo que nunca falha: o amor inquebrantável de Deus 
por cada pessoa. 

O Papa afirma que “ a esperança nasce do amor e funda-se no amor 
que brota do Coração de Jesus trespassado na cruz” (Spes non 
confundit, n. 3). E cita imediatamente São Paulo em sua Carta aos 
Romanos: “Se quando éramos inimigos de Deus fomos reconciliados 
com ele mediante a morte de seu Filho, quanto mais agora, tendo sido 
reconciliados, seremos salvos por sua vida” (Rm 5,10). Assim, a 
esperança nasce da certeza da fé no amor de Deus por nós. 

86 



Precisamos fomentar na nossa vida essa fé no amor de Deus, que é 
um amor concreto. Não se trata de um amor abstrato pela 
humanidade em geral, mas de um amor pessoal, dirigido a cada um 
de nós neste momento e sempre. O Senhor nos olha, está dentro de 
nós, com a graça, que nos eleva e santifica, e nos ama de maneira 
muito pessoal. Este amor é nossa força, a que nos faz esperar em 
algo que, sendo árduo, é possível: que conseguiremos ser santos, 
que é a meta do que esperamos: a união definitiva e plena com Deus. 

É importante lembrar que, na vida espiritual, na luta ascética, ao 
começar e recomeçar, é sempre necessário viver de esperança. Uma 
esperança com fundamento. Não nas nossas forças, como se fosse 
uma luta que devemos vencer a todo custo, mas fundamentada no 
amor de Deus. Deus conta com nossa fraqueza, mas sobretudo conta 
com sua infinita potência, que se identifica com o seu amor por nós. 

Também é importante considerar que, em Deus, o conhecimento e o 
amor se identificam. Ele nos conhece e nos ama infinitamente. E, 
concretamente, o espírito do Opus Dei nos impulsiona a considerar 
que o amor de Deus nos faz verdadeiramente filhas e filhos seus. 
Essa consciência da filiação divina fortalece nossa esperança, como 
explica São Josemaria em uma de suas homilias: “A mim, e desejo 
que o mesmo aconteça a todos vós, a certeza de me sentir - de me 
saber - filho de Deus cumula-me de verdadeira esperança, uma 
esperança que, por ser virtude sobrenatural, ao ser infundida nas 
criaturas, se amolda à nossa natureza e é também virtude muito 
humana” (Amigos de Deus, n. 208). 

A virtude sobrenatural da esperança eleva a capacidade humana 
natural de esperar no bem, mesmo que seja difícil. Saber-se filho de 
Deus nos leva a ter uma esperança segura na meta. A experiência 
das próprias misérias poderia talvez levar a aspirar, no máximo, a 
salvar-se, como se a salvação não coincidisse com a santidade, 
considerando a santidade como uma “utopia ascética”. Ser santo é o 

87 



fim, e se a vida se encerrar sem a suficiente santidade, se passará 
pelo purgatório até alcançá-la. É difícil alcançar a santidade sem 
esforço, por isso a vida de santificação é árdua, mas a esperança de 
alcançá-la se torna possível com a graça de Deus. 

Como acabo de recordar, com palavras do nosso Padre, o tom de 
nossa esperança está marcado pela filiação divina. Temos um motivo 
extraordinário para ter esperança de sermos santos, para pensar na 
eficácia de nossas vidas: somos filhas e filhos amados por Deus. 
Tantas vezes o recordamos, agora com umas palavras de São João: 
“Nós conhecemos o amor que Deus tem por nós e cremos nele” (1Jo 
4,16). Isso é da essência da vida segundo o Evangelho: conhecer e 
crer no amor de Deus por nós, sabendo que somos filhos de Deus 
graças ao seu amor. E atualizar essa fé. 

Essa fé no amor de Deus leva a viver confiantes na providência. Ou 
seja, sabendo que não estamos abandonados ao acaso do mundo. 
Não é que Deus nos queira muito e depois andemos sozinhos por 
nossa conta. Deus nos ama e, respeitando nossa liberdade, nos 
acompanha constantemente. O seu não é um amor distante, mas de 
providência. O Papa Bento XVI, em sua encíclica sobre a esperança, 
Spe salvi, escreve que “Deus é o fundamento da esperança; mas não 
qualquer deus, senão o Deus que tem um rosto humano e que nos 
amou até o extremo, a cada um em particular e à humanidade em seu 
conjunto” (n. 31). A fé nesse amor concreto de Deus por nós é o 
fundamento de nossa esperança. Em contraste, São Paulo em sua 
Carta aos Efésios descreve os gentios como gente “sem esperança e 
sem Deus neste mundo” (Ef 2,12). A esperança está fundamentada 
em Deus, em seu amor concreto e pessoal. Embora possam existir 
esperanças humanas, estas se limitam a esta vida e não vão além 
dela. Sem Deus, não se pode ter verdadeira esperança em algo 
definitivo. 

88 



A certeza de que Deus está empenhado 

A esperança cristã tem uma característica aparentemente 
contraditória: a certeza. Podemos ter certeza de algo que é possível, 
mas não imediato nem completamente seguro? Sim: temos uma 
esperança segura, fundamentada na vontade de Deus, na sua 
fidelidade ao seu amor por nós. 

“Esta é a vontade de Deus, a vossa santificação” (1Tes 4,3). Isso não 
significa apenas que Deus quer que sejamos santos, mas que Ele 
mesmo está empenhado – por assim dizer – em nossa santificação. 
Deus não só nos dá os meios – a revelação, os sacramentos… –, 
mas, sem forçar nossa liberdade – dando-nos a liberdade –, Ele 
também nos concede todas as graças necessárias para que 
cheguemos à meta. Temos a esperança segura de chegar à meta se 
quisermos, porque não nos faltará a graça: Deus é fiel. 

Como refletem as palavras de São Paulo na Epístola aos Efésios: 
“Deus, que é rico em misericórdia, pelo grande amor com que nos 
amou, deu-nos vida juntamente com Cristo, quando ainda estávamos 
mortos em transgressões — pela graça vocês são salvos. Deus nos 
ressuscitou com Cristo e com ele nos fez assentar nos lugares 
celestiais em Cristo Jesus” (Ef 2,4-7). O Apóstolo não diz “nos fará 
sentar nos céus”, mas “nos fez sentar nos céus”. Essa força da 
esperança traz a certeza, sem deixar de ser esperança. 

São Josemaria escreveu: “Vivo feliz com a certeza do Céu que 
havemos de alcançar, se permanecermos fiéis até o fim” (Amigos de 
Deus, n. 208). Embora pudesse parecer contraditório “estar seguro de 
algo que não é seguro”, na realidade não é contraditório. É nisso que 
consiste a verdadeira esperança cristã. Temos tal confiança no amor 
de Deus, que podemos ter uma esperança certa e segura. Essa 
esperança supera nossas misérias e defeitos, e nos leva à segurança 
de que, como dizia o nosso Padre, mesmo que morramos com 
defeitos, podemos ser santos porque o Senhor, com nossa 

89 



correspondência, nos levará a uma santidade que consiste na 
plenitude do amor. E a plenitude do amor é totalmente compatível 
com ter defeitos, desde que esses defeitos não sejam aceitos nem 
queridos, mas que lutemos contra eles por amor, uma e outra vez, 
ainda que não consigamos vencê-los totalmente. 

Portanto, temos a certeza de que iremos para o céu se formos fiéis, 
se permanecermos em seu amor. E, além disso, temos a segurança 
de que seremos fiéis se quisermos, se perseverarmos livremente no 
amor, porque não nos faltará a graça de Deus. 

A segurança do impossível 

A esperança cristã não é uma esperança quimérica, porque contamos 
com a graça de Deus. Por isso, no plano sobrenatural, pensando 
tanto em nossa santificação pessoal, quanto na eficácia permanente 
do trabalho apostólico da Obra, tanto na vida pessoal como no nosso 
empenho em levar adiante o Opus Dei, devemos levar em conta o 
que dizia São Josemaria sobre “a segurança do impossível” (Carta 29, 
n. 60). A esperança torna possível “ter a segurança do impossível”. 

A segurança do impossível, em primeiro lugar, de ser santos, porque 
quando experimentamos nossa fraqueza ou capacidade limitada, 
parece impossível que possamos chegar a ser santos. No entanto, 
temos a certeza de que podemos, porque possuímos a fé no amor de 
Deus, que é o fundamento da esperança. 

É também muito bonito o que São Paulo recorda em sua Epístola aos 
Romanos sobre a figura de Abraão, que esperou contra toda 
esperança. São Josemaria costumava recordar muitas vezes essa 
expressão: “Esperar contra toda esperança”. Novamente, dito assim, 
parece uma contradição, mas entendido corretamente, é a plenitude 
da esperança. Significa que podemos esperar também quando 
humanamente não há motivos para isso. 

90 



A esperança cristã, portanto, tem um fundamento firme: o 
oferecimento do próprio Deus da união com Ele, que nisso consistirá 
a glória do céu. Mas essa esperança também se expressa em muitos 
aspectos da vida diária. É muito importante a esperança apostólica. 
Como escreve São Paulo na Primeira Epístola aos Coríntios: 
“sabendo que o vosso trabalho não é vão no Senhor” (1Cor 15,58). 
Nosso Padre quis colocar as palavras latinas deste texto no umbral de 
pedra de uma porta da Villa Vecchia, em Roma: Semper scientes 
quod labor vester non est inanis in Domino. Nada do que fazemos é 
vão diante de Deus. 

O Papa, em Spes non confundit, convida a transmitir esperança ao 
afirmar: “Oxalá não falte a atenção inclusiva por todos aqueles que, 
encontrando-se em condições de vida particularmente extenuantes, 
experimentam a sua própria fragilidade” (n. 11). É muito importante 
dar esperança, porque muita gente parece não a ter. Viver sem 
esperança, sem verdadeiras metas que valham a pena, é paralisante. 
É preciso dar esperança no apostolado, na atenção às pessoas de 
Casa que ajudamos, de um modo ou de outro. Devemos ser pessoas 
que dão esperança, que não dão mais ênfase às dificuldades do que 
às soluções. É preciso ser positivos, transmissores de esperança. 

Precisamos viver de esperança também ao experimentar dificuldades 
pessoais. Todos temos dificuldades de um jeito ou de outro: na 
experiência dos próprios defeitos, no trabalho, de saúde, de todo tipo. 
Na vida podemos encontrar, e encontramos, dificuldades. O Papa, em 
Spes non confundit, cita amplamente o texto da Epístola aos 
Romanos: “Quem poderá separar-nos do amor de Cristo? A 
tribulação, a angústia, a perseguição, a fome, a nudez, o perigo, a 
espada? (…) Mas em tudo isso saímos mais do que vencedores 
graças Àquele que nos amou. Estou convencido de que nem a morte 
nem a vida, nem os anjos nem os principados, nem o presente nem o 
futuro, nem as potestades, nem a altura nem o abismo, nem qualquer 
outra criatura poderá separar-nos do amor de Deus, que está em 

91 



Cristo Jesus, Senhor nosso” (Rm 8,35-39). É um texto extraordinário, 
para ser meditado muitas vezes na oração. 

O Papa comenta brevemente: “por isso mesmo esta esperança não 
cede nas dificuldades: funda-se na fé e é alimentada pela caridade” 
(Spes non confundit, n. 3). E, desse modo, torna possível seguir 
adiante na vida. É assim, por muitas dificuldades que atravessemos. 
O que nos separará do amor de Deus? Os principados, as 
potestades, a morte, a vida, a espada, os perigos, a fome? Nada pode 
nos afastar, se não quisermos nos afastar. Porque “nada nos pode 
separar do amor de Deus – diz São Paulo –, que está em Cristo 
Jesus, nosso Senhor” (Rm 8,39). Somente nós podemos nos separar 
do amor de Deus. Só nós. Nem o demônio, nem a doença, nem as 
contrariedades. Apenas nossa própria liberdade. Por isso, diante das 
dificuldades, podemos sempre ter uma grande esperança no amor de 
Deus, manifestado em Cristo Jesus. 

Onde está tua esperança? 

Também neste contexto, é excelente reler o seguinte texto de nosso 
Padre, na Instrução para o labor de São Rafael: “Trabalhai, cheios de 
esperança: plantai, regai, confiando naquele que dá o crescimento, 
Deus” (1Cor 3,7). E, quando vier o desânimo, se o Senhor permitir 
essa tentação, diante dos fatos aparentemente adversos, ao 
considerar, em alguns casos, a ineficácia dos vossos trabalhos 
apostólicos de formação; se alguém, como a Tobias pai, perguntar: 
“ubi est spes tua?, onde está a tua esperança?…”, levantando vossos 
olhos sobre a miséria desta vida – que não é o vosso fim –, respondei 
com aquele varão do Antigo Testamento, forte e esperançoso, 
“quoniam memor fuit Domini in toto corde suo” (Tb 1,13), porque 
sempre se lembrou do Senhor e o amou com todo o seu coração: “Filii 
sanctorum sumus, et vitam illam expectamus, quam Deus daturus est 
his, qui fidem suam nunquam mutant ab eo”; “somos filhos dos 
santos, e esperamos aquela vida que Deus há de dar aos que não 

92 



perdem jamais a confiança nele” (Tb 2,18)” (Instrução, 9-I-1935, n. 
19). Diante das dificuldades, devemos trabalhar cheios de esperança; 
plantar, esperando em Deus, que é quem dá o crescimento. Não 
confiando em nossas forças, mas colocando-as a serviço do Senhor 
em todo o trabalho apostólico. Mais uma vez, sabendo que a nossa 
esperança está na certeza do amor de Deus por nós. 

Portanto, esperança na entrega, com generosidade. Vale a pena 
sermos generosos no apostolado, em tudo o que supõe o esforço de 
ir ao encontro das pessoas. Também a mortificação pelo trabalho 
apostólico, que implica dedicação de tempo, superar dificuldades, etc. 

São Josemaria, estando na Venezuela, comentou: “Lembrava-me de 
quando começamos o labor há tantos anos. Comecei com três, e 
agora são tantos milhares, centenas de milhares. Mas havia 
esperança. Contam de Alexandre Magno que, enquanto se preparava 
para uma batalha, antes distribuiu todos os seus bens entre seus 
capitães. E um deles perguntou: “Mas, Senhor, e o que te restou?”. Ao 
que ele respondeu: “Ficou-me a esperança”“. E acrescentou: “Eu olho 
para vocês, e me resta a esperança” (São Josemaria, Apontamentos 
de uma meditação, 10/02/1975). É assim. Essas palavras podem nos 
levar a ter esperança nos outros. Quando experimentarem sua 
fraqueza pessoal, podem se encher de esperança ao ver seus irmãos. 
E essa esperança está chamada a se estender ao mundo inteiro. 

Paz, oração, alegria 

O Papa fala sobre ter esperança na paz no mundo, uma paz que está 
muito ausente. Não só pelas grandes guerras, que são terríveis e 
tristes, mas pela falta de paz em muitos ambientes da sociedade. 
Nosso Padre dizia: “Não há paz nas consciências” (Em diálogo com o 
Senhor, n. 101). O Papa menciona “que o primeiro sinal de esperança 
se traduza em paz para o mundo, mais uma vez imerso na tragédia 
da guerra” (Spes non confundit, n. 8). Esperança de que o mundo vai 
melhorar, certamente, porque é também esperança na eficácia do 

93 



apostolado. Mas com realismo; não sabemos o que acontecerá, não 
podemos prever o futuro. 

De fato, o Apocalipse e as predições, que o Senhor faz no Evangelho 
sobre o fim do mundo são muito dramáticas. Mas isso não nos tira a 
esperança; pelo contrário, nos impulsiona a fazer tudo o que está ao 
nosso alcance para que o mundo melhore. Pensando na situação 
atual, em alguns países vivemos em ambientes muito 
descristianizados. Cada vez há mais pessoas que, sendo católicas, 
não frequentam os sacramentos. Há cidades em países 
tradicionalmente crentes, onde havia uma prática religiosa 
amplíssima, e agora só um porcentual muito pequeno da população 
vai à Missa aos domingos. Mas, ao mesmo tempo, há outros lugares 
onde as coisas estão muito melhores. E, em uns e outros, podemos 
ter a convicção de que as pessoas são boas, como dizia Dom Javier: 
“Quanta gente boa há no mundo!”. Em muitas ocasiões o que falta é 
formação. Por isso, as dificuldades que encontrarmos no trabalho 
apostólico nunca devem ser motivo de desânimo, mas ocasião para 
rezar mais, para nos lançarmos, para nos aproximarmos das pessoas 
e podermos ajudá-las, com a amizade e a confidência. Quanto mais 
difícil for o ambiente, mais o Senhor conta conosco; não porque 
sejamos melhores, mas porque Ele nos deu muita formação, apesar 
de sermos tão pouca coisa. Portanto, fortes na esperança! 

E isso se aplica a tudo. Que esperança temos na oração? O Senhor 
disse: “Pedi e recebereis” (Jo 16,24). É impressionante. Pedi e 
recebereis, são palavras absolutamente verdadeiras. Certamente, às 
vezes pedimos e não recebemos, mas podemos pensar que 
recebemos de outro modo, ou que não pedimos bem. Enfim, outras 
vezes pedimos bem e parece que não recebemos. Por exemplo, 
pedimos por uma intenção apostólica determinada ou para que uma 
pessoa seja curada, e não se cura… Então, a oração foi inútil? Não. 
Ainda que não tenhamos obtido o que pedíamos, essa oração não foi 

94 



ineficaz. Podemos estar seguros na esperança, pela fé na palavra de 
Deus. Nada se perde. 

Por último, esperança com alegria. “Alegres na esperança” (Rm 
12,12), diz São Paulo. E não é uma esperança de conto de fadas, 
onde tudo dá certo, por isso acrescenta: “Alegres na esperança, 
pacientes na tribulação, constantes na oração”. São Josemaria nos 
dizia assim: “Otimistas, alegres: Deus está conosco! Por isso, 
diariamente, me encho de esperança” (Memória do beato Josemaria 
Escrivá, p. 115). Otimistas, alegres porque Deus está conosco. A 
virtude da esperança nos faz ver o positivo, o belo da vida, porque 
vemos em tudo, ainda sem entender, o amor de Deus. Por isso, 
quando nos sentirmos meio desanimados, pessimistas, tristes, 
reajamos logo, com um grande ato de fé no fundamento desta 
esperança alegre: hoje, agora, Deus está me amando com loucura. 
Cada um tem que dizer isto, pensar com um ato profundo de fé. E 
isso nos levanta. 

Falando de esperança, nos vêm ao pensamento e ao coração a 
santíssima Virgem, Spes nostra. Ela é a mãe da nossa esperança, a 
que nos consegue do Senhor essa graça da esperança, para tê-la e 
para dá-la, como diz São Pedro: “estai sempre preparados para 
responder com mansidão e temor a qualquer que vos pedir a razão da 
esperança que há em vós” (1Pd 3,15). 

*** 

Termino com a esplêndida frase de São Paulo: “Que o Deus da 
esperança os encha de toda alegria e paz, por sua confiança nele, 
para que vocês transbordem de esperança, pelo poder do Espírito 
Santo” (Rm 15,13). Aconselho que a leiam e meditem muito. Que 
estejamos contentes e, quando houver motivos humanos para não 
estar, pensemos que acima de todo motivo humano há um muito 
maior, que é o fundamento da nossa esperança: o amor de Deus por 
nós. 

95 



 

96 



Conferência “Eucaristia e sacerdócio” no centenário da 
ordenação sacerdotal de São Josemaria (27-III-2025) 

Saragoça, Espanha 

Nesta celebração do centenário da ordenação sacerdotal de São 
Josemaria, vou me concentrar principalmente em alguns de seus 
textos, em alguns aspectos da relação entre o sacerdócio e a 
Eucaristia. São textos que, além do conteúdo doutrinal, expressam 
também a experiência viva da sua alma sacerdotal. 

Primeiro, vou me concentrar no sacerdócio enquanto ordenado para a 
Eucaristia, depois na importância da Eucaristia na santificação do 
sacerdote e, finalmente, em seu papel na missão pastoral que o 
presbítero é chamado a desempenhar. 

 

Sacerdócio para a Eucaristia 

A Eucaristia, especificamente o sacrifício eucarístico, é central para a 
vida cristã. São Josemaria resumiu-o na expressão “centro e raiz”; por 
exemplo, no seguinte texto de uma de suas cartas: “Sempre vos 
ensinei, queridíssimos filhas e filhos, que a raiz e o centro de vossa 
vida espiritual é o Santo Sacrifício do Altar, no qual Cristo Sacerdote 
renova seu Sacrifício do Calvário, em adoração, honra, louvor e ação 
de graças à Santíssima Trindade”[1]. 

Essa ideia estava tão profundamente enraizada em sua alma e em 
seu coração que ele a repetiu com frequência, tanto verbalmente 

97 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn1


quanto por escrito[2]. Ao mesmo tempo, acrescentava que se o 
Sacrifício eucarístico é “o centro e a raiz da vida do cristão, deve sê-lo 
especialmente para a vida do sacerdote”[3]. 

Deve ter sido motivo de profunda alegria para São Josemaria que, 
anos depois, um texto do Concílio Vaticano II tão significativo como o 
Decreto Presbyterorum Ordinis, ao falar da relação entre o sacerdócio 
e a Eucaristia, usasse a mesma expressão para afirmar que o 
Sacrifício Eucarístico é “o centro e a raiz de toda a vida do 
presbítero”[4]. 

a) Centro e raiz da vida do presbítero 

De fato, é lógico insistir neste ponto no caso do sacerdote. Como 
escreveu Bento XVI, “A relação intrínseca entre a Eucaristia e o 
Sacramento da Ordem Sagrada éevidente nas próprias palavras de 
Jesus no Cenáculo: ‘Fazei isto em memória de mim’ (Lc 22,19). De 
fato, na véspera de sua morte, Jesus instituiu a Eucaristia e, ao 
mesmo tempo, fundou o sacerdócio da Nova Aliança. (…) Ninguém 
pode dizer ‘este é o meu corpo’ e ‘este é o cálice do meu sangue’, 
exceto em nome e na pessoa de Cristo, o único Sumo Sacerdote da 
nova e eterna Aliança (cf. Heb 8-9)”[5]. 

O Papa Francisco enfatizou como essa identificação com Cristo 
sacerdote se estende a toda a vida do presbítero. Este “não pode 
dizer: ‘Tomai e comei todos vós porque este é o meu Corpo, que será 
entregue por vós’, e não viver o mesmo desejo de oferecer o seu 
próprio corpo, a sua própria vida pelo povo que lhe foi confiado”[6]. 

Esta profunda transformação do presbítero está intimamente ligada à 
Eucaristia. São Josemaria comentou sobre isso em uma homilia: 
“Pelo sacramento da Ordem, o sacerdote torna-se efetivamente apto 
para emprestar a Nosso Senhor a voz, as mãos, todo o seu ser: é 
Jesus Cristo quem, na Santa Missa, com as palavras da consagração, 
transforma a substância do pão e do vinho no Seu Corpo, Alma, 

98 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn2
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn3
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn4
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn5
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn6


Sangue e Divindade. Nisto se fundamenta a incomparável dignidade 
do sacerdote”[7]. 

b) Dignidade e fraqueza 

A partir destas considerações sobre a relação entre o sacerdócio e a 
Eucaristia, compreende-se que esta última é, ao mesmo tempo, o 
centro para o qual tudo converge e, inseparavelmente, a raiz desta 
convergência. Ela é centro, pois, se Deus é aquele que atrai tudo e 
todos a si em Cristo, a Eucaristia é o lugar onde se realiza a oferta do 
mundo ao Pai, por meio de Cristo, com Ele e n’Ele. Ao mesmo tempo, 
“o próprio Cristo põe-se nas mãos dos sacerdotes, que, se fazem 
assim dispensadores dos mistérios – das maravilhas – do Senhor (1 
Cor 4,1)”[8]. 

É possível uma ação mais elevada na Terra? A ação mais própria de 
Cristo, Sumo Sacerdote misericordioso e fiel, mediador da nova 
aliança (cf. Heb 2,17 e 9,15), é deixada nas mãos da sua criatura. Por 
meio dele se eleva o culto de adoração ao Pai, e por ele os dons 
divinos chegam aos fiéis. 

Assim o expressa o Concílio Vaticano II: os sacerdotes “exercem o 
seu múnus sagrado sobretudo no culto eucarístico, no qual, 
representando a pessoa de Cristo e anunciando o seu mistério, unem 
as orações dos fiéis ao sacrifício da sua Cabeça, Cristo (…), que se 
oferece ao Pai como hóstia imaculada (cf. Heb 9, 11-28)”[9]. 

Entende-se que o centro da vida do sacerdote não pode ser outro. 
Além disso, pode-se dizer que a Santa Missa constitui o fim principal 
da ordenação, o ato no qual “todo o ministério sacerdotal encontra 
sua plenitude, seu significado, seu centro e sua eficácia”[10]. 

Certamente, a dignidade do sacerdócio se encontra com consciência 
que cada sacerdote tem da própria indignidade, e isso mesmo 
constitui a primeira razão para se esforçar por viver intimamente unido 
ao Senhor[11].Na mesma celebração da Eucaristia, as orações que o 

99 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn7
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn8
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn9
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn10
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn11


sacerdote reza em segredo e naquelas em que se dirige ao Senhor 
em seu próprio nome o ajudam, como nos recorda o Missal, a tomar 
consciência de sua missão e, assim, a poder desempenhá-la com 
maior atenção e piedade. Essas orações são frequentemente de 
caráter penitencial e são encontradas em momentos-chave da 
celebração eucarística: antes de proclamar o Evangelho, no final do 
Ofertório e na preparação para entrar na grande Oração Eucarística, 
ao dispor-se para receber o Corpo e o Sangue de Cristo. O sacerdote 
é consciente de que, pela graça que recebe na ordenação e pela ação 
do Espírito Santo na Igreja, quando se aproxima do altar, não é ele 
quem se prepara para celebrar o culto ao Pai, mas é o próprio Cristo 
que, nele, “renova no Altar o seu divino Sacrifício do Calvário”[12]. O 
gesto externo de vestir as vestes sacerdotais lembra ao celebrante 
esta verdade. 

De fato, ao vestir-se com os paramentos, revela-se o acontecimento 
interior e a tarefa que dele deriva: revestir-se de Cristo, entregar-se a 
Ele como Ele se entregou por nós. Os paramentos não são sinais de 
poder ou superioridade: são símbolos que lembram a todos – e antes 
de tudo aos próprios sacerdotes – que eles não estão mais agindo 
como indivíduos privados, mas in persona Christi e in persona 
ecclesiae. Dessa forma, as vestes sagradas também nos lembram 
que os celebrantes não são donos nem da celebração nem da 
comunidade, mas sim servidores[13]. 

c) Eucaristia e outras funções sacerdotais 

A centralidade da Eucaristia na vida de um sacerdote não é obstáculo 
para afirmar, como faz o Decreto Presbyterorum Ordinis, que os 
sacerdotes “têm como obrigação primária anunciar o Evangelho de 
Cristo a todos”[14]. E isto não só porque a pregação do Evangelho 
precede cronologicamente a celebração da Eucaristia, mas também e 
sobretudo porque a pregação conduz à Eucaristia, e dela — de Cristo 
que se doa à Igreja — retira a força para ser palavra de vida eterna 

100 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn12
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn13
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn14


(cf. Jo 6, 68)[15]. De fato, como considerarei mais tarde, toda a 
atividade do sacerdote brota da Eucaristia como sua fonte mais 
íntima. A celebração da Eucaristia não é a única função sacerdotal. 
Contudo, entende-se que esta é a sua principal e mais constitutiva 
missão, até porque nela estão resumidos todos os mistérios da fé 
cristã. 

Eucaristia e santificação do sacerdote 

Considerando o que é a Eucaristia, é fácil entender por que São 
Josemaria escreveu: “O sacerdócio exige — pelas funções sagradas 
que lhe são atribuídas — algo mais que uma vida honesta: exige uma 
vida santa de quem o exerce, constituídos — como são — em 
mediador entre Deus e os homens”[16]. 

a) A Eucaristia e a conformação a Cristo 

Na configuração com Cristo Cabeça, própria do ministério ordenado, o 
Decreto Presbyterorum Ordinis afirma que os sacerdotes “são 
ordenados à perfeição da vida pelas mesmas ações sagradas que 
realizam cada dia, como por todo o seu ministério, que desempenham 
em união com o Bispo e os presbíteros”[17]. 

O Sacrifício Eucarístico, no qual ele cumpre sua missão ou função 
primária, é ao mesmo tempo para o sacerdote — como para todo 
cristão — o principal meio de santificação, de identificação com Cristo. 
Nas palavras de Bento XVI: “Se a Santa Missa for vivida com atenção 
e fé, ela é formativa no sentido mais profundo da palavra, pois 
promove a configuração a Cristo e fortalece o sacerdote em sua 
vocação”[18]. 

Este profundo aspecto formativo da própria celebração é lógico se 
tivermos em mente que “as palavras e os ritos litúrgicos são uma 
expressão fiel, amadurecida ao longo dos séculos, dos sentimentos 
de Cristo e nos ensinam a compartilhar seus sentimentos; 

101 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn15
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn16
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn17
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn18


conformando nossas mentes às suas palavras, elevamos nossos 
corações ao Senhor”[19]. A Santa Missa converte-se, assim, em uma 
escola de vida. 

Por outro lado, a identificação com Cristo na mesma celebração leva, 
às vezes, a que “o Senhor ajude cada um de nós a descobrir o que 
deve melhorar, quais vícios devemos erradicar e como deve ser nosso 
relacionamento fraterno com todas as pessoas”[20]. 

Assim, na celebração e por variados caminhos, a existência do 
sacerdote torna-se uma existência eucarística. Não só porque se 
nutre da Eucaristia e faz da sua celebração o ato central da sua vida, 
mas também porque, em tudo, o sacerdote vive na mesma atitude 
com que Cristo se faz alimento dos seus irmãos. 

b) A partir da Trindade para levar o mundo à Trindade 

Olhando um pouco mais amplamente, entendemos que, no encontro 
com Cristo na Eucaristia, recebemos “a própria doação da Trindade à 
Igreja”[21]. De fato, a Santa Missa é a ação na qual, de forma 
máxima, se manifesta o amor da Trindade. “A oração ao Pai -explica 
São Josemaria-, é constante. O sacerdote é um representante do 
Sacerdote eterno, Jesus Cristo, que é ao mesmo tempo a Vítima. E a 
ação do Espírito Santo não é menos inefável nem menos certa. Pela 
virtude do Espírito Santo, escreve São João Damasceno, dá-se a 
conversão do pão no Corpo de Cristo”[22]. Na Eucaristia, a pessoa 
humana se diviniza, e da Eucaristia brota a alegria, o fruto do Espírito 
Santo, que é característico da existência cristã. 

A Eucaristia é, portanto, a realidade em torno da qual se articula a 
vida espiritual do presbítero: é sua raiz e seu centro, sua fonte e a 
antecipação sacramental de sua meta definitiva. Essa centralidade e 
radicalidade conferem ao cristão, e especificamente ao sacerdote, a 
capacidade de converter toda atividade cotidiana em culto a Deus. 
Este é um ensinamento em que São Josemaria insistia, 

102 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn19
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn20
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn21
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn22


especialmente quando se dirigia aos fiéis comuns, que trabalham no 
meio do mundo, pois compete a todos os que participam no 
sacerdócio de Cristo, quer no sacerdócio comum, quer no sacerdócio 
ministerial. 

O sacerdote tem consciência de ter sido escolhido entre suas irmãs e 
irmãos para apresentar ao Pai a oferenda da Igreja, que o próprio 
Cristo assume e faz própria. Nesse sentido, São Josemaria 
esforçava-se por fazer do dia uma Missa, procurando que esse ato de 
culto transbordasse, como ele próprio ensinava, em jaculatórias, em 
visitas ao Santíssimo Sacramento, na oferta do trabalho e das 
relações cotidianas[23]. 

c) Dom e tarefa 

O fato de a Eucaristia ser de fato o centro e a raiz da vida do 
sacerdote constitui não apenas um dom, mas também uma tarefa 
pessoal de correspondência àquilo que foi recebido de Deus. São 
Bento II escreveu em uma de suas Cartas de Quinta-feira Santa aos 
sacerdotes: “Celebremos sempre a Santa Eucaristia com fervor. 
Prostremo-nos frequentemente diante de Cristo Eucarístico. 
Entremos, de alguma forma, na 'escola' da Eucaristia”[24]. 

Os detalhes em que o desejo de cuidar a Santa Missa pode se 
manifestar são inumeráveis, tão criativos quanto a capacidade que 
temos de amar uma pessoa. O importante é não perder de vista o fato 
de que, como pregava São Josemaria, “a vida litúrgica é uma vida de 
amor; amor de Deus Pai, por Jesus Cristo no Espírito Santo, com toda 
a Igreja”[25]. Esse amor não é uma realidade abstrata, mas muito 
concreta: encarnada. O fundador do Opus Dei gostava de repetir que 
“temos de ser muito humanos; caso contrário, também não 
poderemos ser divinos”[26]. E explicava isso de uma forma muito 
eloquente: “Reparem que Deus não nos diz: em lugar do coração, eu 
lhes darei uma vontade de puro espírito. Não: Ele nos dá um coração, 
e um coração de carne, como o de Cristo. Não tenho um coração para 

103 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn23
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn24
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn25
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn26


amar a Deus e outro para amar as pessoas da Terra. Com o mesmo 
coração com que amo meus pais e amo meus amigos, com o mesmo 
coração amo Cristo, o Pai, o Espírito Santo e Santa Maria”[27]. O 
amor do sacerdote pela Santa Missa, o esforço para lhe dar a 
centralidade que objetivamente lhe corresponde, pode ser expresso 
de mil maneiras diferentes. Por exemplo, S. Josemaria costumava 
dividir o dia em duas partes: a primeira metade para dar graças pela 
Comunhão e a outra metade para se preparar para o dia seguinte. 

Outro aspecto que gostaria de enfatizar é seu recorrente convite para 
celebrar a Eucaristia com calma. É uma sugestão muito oportuna 
neste mundo marcado pela distração e pela pressa. Em um tom muito 
pessoal, confidenciava a um grupo de sacerdotes algo que havia 
vivenciado recentemente durante uma cerimônia universitária: 
“Enquanto não era minha vez de falar, eu estava pensando muito 
sobre o amor dos sacerdotes por Nosso Senhor, e como não 
sabemos como demonstrá-lo porque estamos quase sempre com 
pressa. Muita! Os amantes não têm pressa. Vejam como se 
acompanham um ao outro, uma e outra vez... Eles não querem se 
separar nunca”. E então os encorajava: “Celebrem a Santa Missa com 
calma, deixem-nos esperar! Então faremos um trabalho esplêndido, 
se soubermos não ter pressa, porque verdadeiramente, in persona 
Christi, estamos realizando uma profunda tarefa sacerdotal”[28]. 

d) Acompanhar o Senhor no sacrário 

Juntamente com a celebração da Santa Missa, na qual a relação 
pessoal do sacerdote com a Eucaristia se realiza de maneira especial, 
a presença constante de Cristo no sacrário é um lembrete constante 
para dar a toda a existência uma orientação eucarística precisa. 

Para o sacerdote, a Eucaristia é uma presença viva que consola e dá 
firmeza. Como escreveu São João Paulo II: “Ao longo dos séculos, 
muitos sacerdotes encontraram nela o consolo prometido por Jesus 
na noite da Última Ceia, o segredo para superar a solidão, o apoio 

104 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn27
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn28


para suportar os sofrimentos, o alimento para retomar o caminho 
depois de cada desânimo, a energia interior para confirmar a escolha 
de fidelidade”[29]. 

Na biografia de São Josemaria, em sua adolescência em Logronho, 
os longos momentos que passava em oração, à noite, junto ao 
tabernáculo de La Redonda, já são importantes. Agora que estamos 
em Saragoça, é impossível não recordar as noites que passou em 
oração em uma das tribunas que davam para o presbitério da igreja 
do Seminário de São Carlos. Manteve essa devoção ao longo dos 
anos, e é bem conhecido como promoveu a adoração eucarística em 
uma época em que, em muitos lugares, a fé da Igreja estava sendo 
questionada. 

Em uma de suas viagens à América, ele recomendava aos sacerdotes 
que fizessem companhia ao Santíssimo Sacramento. Queria 
aumentar a piedade eucarística em todos, e lhes disse que “não 
façam isso porque as pessoas de sua igreja, os paroquianos de sua 
paróquia, os veem, não se importem em ser vistos. Se vocês 
estiverem atentos ao Senhor e as pessoas conhecerem seu amor, 
elas perguntarão por quê; e então vocês poderão falar desse amor 
que deve preencher toda a sua vida”[30]. 

Como se pode ver por essas simples palavras, a correspondência do 
sacerdote ao dom da Eucaristia, como centro de sua vida espiritual, 
transborda em ações guiadas pela caridade pastoral. 

Eucaristia e caridade pastoral 

A caridade pastoral leva o sacerdote a ser o servo de todos. Em uma 
de suas cartas, São Josemaria escreveu que os sacerdotes, 
“seguindo o exemplo de Nosso Senhor, que não veio para ser servido, 
mas para servir: non veni ministrari, sed ministrare (Mt 20,28), 
devemos saber colocar nossos corações no chão, para que os outros 
possam pisar com suavidade”[31]. Essa atitude não nasce de uma 

105 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn29
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn30
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn31


mera decisão ética, mas tem sua fonte na relação pessoal com Deus, 
com aquele Deus que se rebaixa e se doa a ponto de se tornar 
alimento para sua criatura na Eucaristia. 

a) Uma existência eucarística 

A força espiritual para viver a própria vida como uma entrega aos 
outros surge eminentemente da união com o próprio Jesus Cristo no 
sacrifício eucarístico[32]. Nele, o sacrifício da Cruz se torna 
sacramentalmente presente, o dom total de Cristo à sua Igreja, como 
o testemunho supremo de que ele é Cabeça e Pastor, Servo e 
Esposo. Dessa forma, a Eucaristia também é a raiz e o centro da 
dimensão pastoral da vida do sacerdote. Nas palavras de São João 
Paulo II: “A caridade pastoral do sacerdote não só flui da Eucaristia, 
mas encontra sua mais alta realização em sua celebração, assim 
como ele recebe dela a graça e a responsabilidade de permear toda a 
sua existência de forma sacrificial”[33]. 

Em outras palavras, o sacerdote é chamado a viver uma existência 
eucarística, ou seja, uma vida à imagem do sacrifício de Cristo que 
ele celebra na Santa Missa. O Papa Francisco explicou isso no 
Jubileu dos Sacerdotes de 2016: “Na celebração da Eucaristia, 
encontramos nossa identidade de pastores todos os dias. Toda vez 
que podemos realmente fazer nossas as palavras de Jesus: ‘Este é o 
meu corpo que é entregue por vós’. Esse é o sentido de nossa vida, 
essas são as palavras com as quais, de certa forma, podemos 
renovar diariamente as promessas de nossa ordenação”[34]. 

Em última análise, a caridade pastoral, que é conferida ao sacerdote 
no sacramento da Ordem, é um dom que se atualiza em cada 
Eucaristia e que deve ser traduzido em uma conduta correspondente 
na vida cotidiana. 

b) Corresponder ao dom recebido, conformar-se com esse dom 

106 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn32
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn33
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn34


Ao celebrar a Eucaristia, é necessário procurar identificar-se com a 
doação de Cristo, encarnando-a na própria vida. São Josemaria 
explicou-o graficamente numa das suas homilias: “quem não lavra o 
terreno de Deus, quem não é fiel à missão divina de se entregar aos 
outros, ajudando-os a conhecer Cristo, dificilmente conseguirá 
entender o que é o Pão eucarístico. Ninguém gosta daquilo que não 
lhe custou esforço”[35]. 

Em seguida, desenvolvia essa ideia utilizando uma imagem das 
Escrituras e enfatizando a identificação com Jesus Cristo: “Para 
apreciar e amar a Sagrada Eucaristia, é preciso percorrer o caminho 
de Jesus; sermos trigo, morrermos para nós próprios, ressuscitarmos 
cheios de vida e darmos fruto abundante: cem por um! Esse caminho 
resume-se numa única palavra: amar. Amar é ter o coração grande, 
sentir as preocupações dos que estão à nossa volta, saber perdoar e 
compreender: sacrificar-se, com Jesus Cristo, por todas as almas”[36]. 

E São Josemaria concluía: “Para amar desta maneira, é preciso que 
cada um expulse da sua vida tudo o que estorva a Vida de Cristo em 
nós: o apego à nossa comodidade, a tentação do egoísmo, a 
tendência à exaltação pessoal. Só reproduzindo em nós a Vida de 
Cristo, poderemos transmiti-la aos outros; só experimentando a morte 
do grão de trigo, poderemos trabalhar nas entranhas da terra, 
transformá-la por dentro, torná-la fecunda”[37]. 

Se a Eucaristia é para o sacerdote o lugar “central e radical” de sua 
identificação com Cristo e com seu dom salvífico, a caridade pastoral 
o levará necessariamente a conduzir os fiéis a essa mesma fonte de 
vida, na qual se encontra também o principal exercício do sacerdócio 
comum dos fiéis. O sacerdote pode fazer isso não apenas com sua 
pregação, mas também “vivendo” a missa com essa fé: ele celebra a 
Eucaristia pela Igreja e na presença da Igreja - mesmo que o povo 
não participe - e, por isso, sua vida também é chamada a imitar o 

107 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn35
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn36
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn37


sacrifício de Cristo, que “amou a Igreja e se entregou por ela” (Ef 
5,25). 

Em última análise, o ministro não pode limitar-se a ser um canal inerte 
através do qual passam a palavra e os sacramentos da Igreja: deve 
adaptar a sua vida ao caráter sacramental que recebeu, que o 
conforma a Cristo, orientando toda a sua existência para aquela 
doação plena que encontra o seu centro e a sua raiz na celebração da 
Eucaristia em benefício de toda a Igreja. “Um sacerdote - explica São 
Josemaria - que viva assim a Santa Missa - adorando, expiando, 
impetrando, agradecendo, identificando-se com Cristo - e que ensine 
os outros a fazer do Sacrifício do Altar o centro e a raiz da vida do 
cristão, demonstrará verdadeiramente a grandeza incomparável da 
sua vocação, esse caráter com que está selado, que não perderá por 
toda a eternidade”[38]. 

Quanto mais se compreende a lógica da Cruz presente na Santa 
Missa, mais se vive o ministério como um dom total de si. 
Referindo-se à graça própria da plenitude do sacerdócio, o Catecismo 
da Igreja Católica afirma: “Essa graça o impele a anunciar o 
Evangelho a todos, a ser modelo para seu rebanho, a precedê-lo no 
caminho da santificação, identificando-se na Eucaristia com Cristo 
Sacerdote e Vítima, sem medo de dar a vida por suas ovelhas”[39]. 

c) Viver para os irmãos, viver para a Igreja 

Os sacerdotes - imitando aquilo de que se ocupam: a entrega total de 
Cristo - extraem da Eucaristia a força espiritual necessária para se 
sacrificarem com alegria a serviço dos irmãos, especialmente 
daqueles que mais precisam, daqueles que são “descartados” pelo 
mundo. 

De fato, a existência eucarística do sacerdote se expressa em mil 
detalhes de atenção e cuidado. Ela se manifesta especialmente na 
misericórdia com que ele acolhe aqueles que vêm à Igreja em busca 

108 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn38
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn39


de reconciliação e no amor com que ele vai em busca daqueles que 
não conhecem Cristo ou que se afastaram dele. Em todos os 
aspectos de seu ministério, ele prepara e orienta todas as pessoas 
para encontrar Jesus na Eucaristia, ciente da necessidade que todos 
nós temos de um encontro pessoal com Jesus Cristo. 

Por fim, vale a pena considerar que a centralidade e a radicalidade da 
Eucaristia no ministério do sacerdote, como dom e como tarefa, têm 
uma dimensão eclesial evidente e essencial, pois “a Eucaristia, na 
qual o Senhor nos dá o seu Corpo e nos transforma em um só Corpo, 
é o lugar onde a Igreja se expressa permanentemente em sua forma 
mais essencial: presente em todos os lugares e, no entanto, uma só, 
assim como um só é Cristo”[40]. 

A dupla dimensão universal e particular da Igreja também é projetada 
no ministério sacerdotal, e é principalmente na Eucaristia onde o 
sacerdote pode e deve sentir solicitude por toda a Igreja e, com a 
Igreja e na Igreja, solicitude pelo mundo inteiro. Nesse sentido, o 
sacerdote no altar, como Cristo no Gólgota, carrega o fardo das 
necessidades, dificuldades e sofrimentos de toda a humanidade[41]. 
O Papa Francisco se referiu exatamente a essa ideia: “O sacerdote 
celebra carregando em seus ombros as pessoas confiadas aos seus 
cuidados e trazendo seus nomes gravados em seu coração. Ao 
revestir-nos nossa humilde casula, pode nos fazer bem sentir em 
nossos ombros e em nossos corações o peso e o rosto de nosso povo 
fiel, de nossos santos e de nossos mártires, que são tantos nestes 
tempos”[42]. O Sacrifício eucarístico não é apenas um grande bem 
para o sacerdote, mas constitui seu principal ministério para o bem de 
todos[43]. 

Conclusão 

O Sumo Sacerdote é somente Cristo, que, pelo Sacrifício da Cruz, dá 
vida à comunidade dos fiéis e assegura sua presença vivificante a 
toda a Igreja na celebração da Eucaristia. Na Eucaristia, o Senhor 

109 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn40
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn41
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn42
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn43


reúne visivelmente seu povo sacerdotal, destinado a louvar a Deus 
pelo exercício do sacerdócio batismal. 

Cristo, como Cabeça da Igreja, faz-se presente nela por meio de seus 
ministros, daqueles que, em virtude do sacramento da Ordem, são 
constituídos seus instrumentos para o bem de todo o povo de Deus. A 
Igreja, uma vez gerada pela ação do Espírito Santo, por meio da 
pregação, do Batismo e da celebração do Santo Sacrifício, continua a 
viver, a se expandir e a se difundir graças à força da Eucaristia, que é 
o ato supremo de culto e a principal fonte de salvação, da entrega de 
Deus a nós. 

“Compreende-se assim - diz São Josemaria - que a Missa seja o 
Centro e a raiz da vida espiritual do cristão. É o fim de todos os 
sacramentos. Na Santa Missa, a vida da graça encaminha-se para a 
sua plenitude, que foi depositada em nós pelo Batismo, e que cresce, 
fortalecida pela Confirmação”[44]. 

Não gostaria de concluir estas considerações sem uma referência a 
Nossa Senhora. No artigo que São Josemaria escreveu em 1974 
sobre Nossa Senhora do Pilar, lemos: “Para mim, a primeira devoção 
mariana - gosto de ver assim - é a Santa Missa”. 

E explicava como via a presença de Maria no Santo Sacrifício: “Todos 
os dias, quando Cristo desce às mãos do sacerdote, a sua presença 
real entre nós é renovada com o seu Corpo, o seu Sangue, a sua 
Alma e a sua Divindade: o mesmo Corpo e o mesmo Sangue que fez 
sair do seio de Maria. No Sacrifício do Altar, a participação de Nossa 
Senhora evoca para nós o silencioso recolhimento com o que ela 
acompanhou a vida de seu Filho, quando ele caminhava pela terra da 
Palestina (...) Nesse mistério insondável, percebe-se, como coberto 
por véus, o rosto puríssimo de Maria, Filha de Deus Pai, Mãe de Deus 
Filho, Esposa de Deus Espírito Santo”[45]. 

110 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn44
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn45


Por isso, concluía: “O encontro com Jesus no Sacrifício do Altar traz 
necessariamente consigo um encontro com Maria, sua Mãe. Quem se 
encontra com Jesus, também se encontra com a Virgem 
Imaculada”[46]. 

 

[1] Carta número 10, n. 11. Os textos em que o autor não é citado são de São 
Josemaria 

[2] Cf., por exemplo, Carta número 25, n. 5. 

[3] Sacerdote para a eternidade, em Amar a Igreja 
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/ 

[4] Conc. Vaticano II, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 14. 

[5] Bento XVI, Ex. Ap. Sacramentum caritatis, n. 23. 

[6] Francisco, Carta apost. Desiderio desideravi, n. 60. 

[7] Sacerdote para a eternidade, n.16-17. 

[8] Ibidem, n.1. 

[9] Conc. Vaticano II, Const. Lumen gentium, n. 28. Cfr. Decr. Presbyterorum 
Ordinis, n. 2. 

[10] Carta número 26, n. 18. 

[11] Cf.Sacerdote para a eternidade, nn. 16 e 17. 

[12] Sacerdote para a eternidade, n. 28. 

[13] O celebrante deve, com efeito, combinar o eu e o nós. Há uma dupla 
perspectiva do ministério sacerdotal: ele representa sacramentalmente Cristo, 
“único mediador entre Deus e os homens” (1 Tim 2,5), que reúne e guia o seu 
povo, e representa também a Igreja, a cujo serviço realiza a sua ação. 

[14] Conc. Vaticano II, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 4. 

[15] Cf.ibidem, n. 5. 

111 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn46
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref3
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/Sacerdote%20para%20a%20eternidade,%20n.16-17.
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref8
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref13
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref15


[16] Carta 2-II-1945, n. 4. 

[17] Conc. Vaticano II, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 12. 

[18] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum caritatis, n. 80. 

[19] Congregação para o Culto Divino, Instr. Redemptionis sacramentum, n. 5. 

[20] É Cristo que passa, n. 88. Neste texto, São Josemaria continuava sua 
homilia, mostrando, com sua catequese mistagógica, que a Santa Missa é 
formativa no sentido mais profundo da palavra. 

[21] É Cristo que passa, n. 87. 

[22] É Cristo que passa, n. 85 

[23] Cf.Forja, n.69 

[24] São João Paulo II, Carta aos sacerdotes, Quinta-feira Santa de 2000, n. 14. 

[25] Citado em E. Burkhart–J. López,Vida cotidiana y santidad en la enseñanza 
de san Josemaría, Rialp, Madri 2013, vol. III, p. 472. 

[26] É Cristo que passa, n. 166. 

[27] Ibidem. 

[28] Dos meses de Catequesis, vol. II, pp.755-757. 

[29] São João Paulo II, Carta aos sacerdotes, Quinta-feira Santa do ano 2000, n. 
14. 

[30] Citado em J. Echevarría, Recordações sobre Mons. Escrivá, Quadrante, São 
Paulo. 

[31] Carta número 10, n. 20. 

[32] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 14. 

[33] São João Paulo II, Ex. ap. Pastores dabo vobis, n. 23. 

[34] Francisco, Homilia, 3-VI-2016. 

[35] É Cristo que passa, n. 158 

112 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref16
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref17
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref18
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref19
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref20
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref21
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref22
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref23
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref24
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref25
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref26
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref27
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref28
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref29
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref30
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref31
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref32
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref33
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref34
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref35


[36] Ibidem. 

[37] Ibidem. 

[38] Sacerdote para a eternidade, n. 44. 

[39] Catecismo da Igreja Católica, n. 1586 

[40] Congr. para a Doutrina da Fé, Carta Communionis notio, n. 5. 

[41] Cf. J. Echevarría, Para servir a la Iglesia. Homilías sobre el sacerdocio, 
Rialp, Madrid 2001, p. 58. 

[42] Francisco,Homilia na Santa Missa Crismal, 28-III-2013 

[43] Cf. Conc. Vaticano II, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 13. 

[44] É Cristo que passa, n, 87 

[45] La Virgen del Pilar, n. 18; em “Escritos varios” pp. 289-290 

[46] Ibid., n. 19 

 

113 

https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref36
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref37
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref38
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref39
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref40
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref41
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref42
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref43
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref44
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref45
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref46


Conferência “Santificar o trabalho, transformar o mundo: 
uma liderança com sentido cristão” (30 de junho de 2025) 

50.º aniversário do início das atividades do IESE, Madri, Espanha 

É para mim um prazer e um orgulho estar com vocês por ocasião do 
50º aniversário das atividades do IESE em Madri, motivo de profunda 
alegria ao ver o desenvolvimento de uma iniciativa de formação que 
ajudou muitas pessoas a crescer profissionalmente e a descobrir o 
sentido profundo (humano, social, cristão) do trabalho, tema muito 
querido por São Josemaria. Precisamente, nesta intervenção, vou me 
concentrar principalmente em alguns dos seus textos. 

Vocês construíram uma das escolas de administração de empresas 
mais prestigiadas do mundo, portanto, a julgar pelos resultados 
externos, vocês fizeram um bom trabalho. Gostaria de encorajá-los a 
que, juntamente com seus sucessos externos comprovados pelos 
rankings das escolas de administração de empresas mais relevantes, 
vocês também se empenhem em alcançar outros sucessos internos 
que têm ainda mais valor para cada um de vocês da perspectiva de 
Deus. Esses sucessos internos, que são compatíveis com os 
sucessos e fracassos do ponto de vista dos negócios, são fruto do 
trabalho bem feito por amor. 

Para esses sucessos internos, importa não apenas o que fazemos e 
com quais resultados, mas também como trabalhamos e por quê. É 
através desses sucessos internos que o impacto desta escola 
chegará ainda mais longe. 

114 



Realidade e valor humano do trabalho 

Como dizia São Josemaria: “O trabalho, todo o trabalho, é 
testemunho da dignidade do homem, do seu domínio sobre a criação; 
é meio de desenvolvimento da personalidade; é vínculo de união com 
os outros seres; fonte de recursos para o sustento da família; meio de 
contribuir para o progresso da sociedade em que se vive e para o 
progresso de toda a humanidade”[1]. 

São Josemaria fala aqui do porquê do trabalho em geral. Para vocês, 
o porquê do seu trabalho reflete-se na missão do IESE: “Formam 
líderes que aspiram a ter um impacto profundo, positivo e duradouro 
nas pessoas, nas empresas e na sociedade através da excelência 
profissional, da integridade e do espírito de serviço”. 

Verdadeiramente, se vocês cumprirem bem esse propósito tão 
inspirador, chegarão ao coração da sociedade. Irão melhorar o mundo 
a partir de dentro. Pois esse propósito tão nobre que vocês 
perseguem pode ser vivido em todas as suas atividades, não apenas 
naquelas com maior valor estratégico que vocês assumem no IESE a 
partir da alta diretoria. Todo trabalho pode ter um grande valor do 
ponto de vista interior. 

Já na própria ordem natural, “a dignidade do trabalho depende não 
tanto do que se faz, mas de quem o faz; e, no caso do homem, é um 
ser espiritual, inteligente e livre”[2]. 

A dignidade natural do trabalho radica, portanto, na dignidade 
espiritual da pessoa humana, e será maior ou menor em função da 
maior ou menor qualidade ou bondade que esse trabalho tenha como 
ação espiritual. Ora, essa qualidade ou bondade depende 
essencialmente da liberdade: do amor — não como paixão ou 
sentimento — mas como dilectio ou amor eletivo do fim, como ato 
próprio da liberdade[3]. 

115 

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn1
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn2
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn3


Como Juan Antonio Pérez López explicava, trata-se de fomentar em 
nós e nas pessoas que lideramos os motivos transcendentais: o 
interesse em servir bem os clientes, a conexão humana com as 
pessoas, o compromisso com o propósito da empresa. Isso é, em 
grande parte, o que nos estimula a servir mais e melhor. E isso pode 
ser feito ao mesmo tempo em que se alcançam os resultados 
estratégicos de que as empresas precisam e as pessoas adequadas 
desenvolvem as competências necessárias. 

Também neste contexto, as seguintes palavras de São Josemaria são 
muito esclarecedoras e certamente exigentes: “Convém não 
esquecer, portanto, que esta dignidade do trabalho se baseia no 
Amor. O grande privilégio do homem é poder amar, transcendendo 
assim o efêmero e o transitório. O homem pode amar as outras 
criaturas, dizer um ‘tu’ e um ‘eu” cheios de sentido. E pode amar a 
Deus, que nos abre as portas do céu, que nos constitui membros da 
sua família, que nos autoriza a falar-lhe também de tu a Tu, face a 
face”. 

Em outras palavras, fomos feitos para o Amor, e o trabalho é uma das 
plataformas sobre as quais o Amor pode crescer dentro de nós 
mesmos e na sociedade. Nisso consiste boa parte da vocação do 
cristão no mundo, na sociedade. “Por isso, o homem não se deve 
limitar a fazer coisas, a construir objetos. O trabalho nasce do amor, 
manifesta o amor, orienta-se para o amor”[4] 

Recentemente, recebi uma história inspiradora publicada há muitos 
anos na revista Forbes que ilustra essa conexão humana, esse amor 
manifestado através do trabalho. Ela foi escrita por uma enfermeira do 
pronto-socorro de um hospital americano que testemunhou um ato 
surpreendente de liderança: 

“Eram aproximadamente 22h30. O quarto estava uma bagunça. Eu 
estava terminando de trabalhar no prontuário antes de ir para casa. O 
médico com quem eu adorava trabalhar estava treinando um novo 

116 

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn4
https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html


médico, que tinha feito um trabalho muito respeitável e competente, 
dizendo-lhe o que ele tinha feito bem e o que poderia ter feito de 
maneira diferente. Então, ele colocou a mão no ombro do jovem 
médico e disse: ‘Quando você terminou, viu o jovem da limpeza que 
entrou para limpar o quarto?’. O jovem olhou para ele sem entender. 
O médico mais velho disse: 'O nome dele é Carlos. Ele está aqui há 
três anos. Faz um trabalho fabuloso. Quando entra, limpa o quarto tão 
rapidamente que você e eu podemos atender nossos próximos 
pacientes rapidamente. Sua esposa se chama Maria. Eles têm quatro 
filhos'. Em seguida, ele citou o nome de cada um dos quatro filhos e 
disse a idade de cada um. O médico mais velho continuou dizendo: 
“Ele mora em uma casa alugada a cerca de três quarteirões daqui, em 
Santa Ana. Eles vieram do México há cinco anos. O nome dele é 
Carlos”, repetiu. Em seguida, disse: “Na próxima semana, gostaria 
que você me contasse algo sobre Carlos que eu ainda não saiba. 
Tudo bem? Agora, vamos ver como estão os outros pacientes”. 

A enfermeira ficou surpresa: “Lembro-me de ficar ali parada, 
escrevendo minhas anotações de enfermagem, atônita, e pensar: 
Acabei de testemunhar uma liderança impressionante”. 

Às vezes, podemos perder de vista esse tom humano quando 
pensamos no trabalho sob a perspectiva de competir com outras 
empresas para obter mais lucros, em vez de pensar em servir às 
pessoas com atenção e cuidado, com amor. 

Obviamente, as empresas também não podem perder de vista a 
estratégia e o lucro, que são sinais de um serviço de qualidade 
prestado de forma responsável e eficiente. Mas tão importante quanto 
os resultados econômicos, ou mais, é servir com amor ao trabalho e 
com amor às pessoas. 

117 



O valor sobrenatural: a santificação do trabalho 

Para um cristão, essas perspectivas se ampliam e se expandem. 
Porque o trabalho aparece como participação na obra criadora de 
Deus, que, ao criar o homem, o abençoou dizendo-lhe: “Crescei e 
multiplicai-vos, e enchei a terra e submetei-a, e dominai sobre os 
peixes do mar e sobre as aves do céu, e sobre todos os animais que 
se movem sobre a terra. E porque, além disso, ao ser assumido por 
Cristo, o trabalho se nos apresenta como realidade redimida e 
redentora: não é apenas a esfera em que o homem se desenvolve, 
mas também meio e caminho de santidade, realidade santificável e 
santificadora”[5]. 

O que significa santificar o trabalho? 

Consideremos dois aspectos fundamentais essencialmente ligados 
entre si, e nos quais o Fundador do Opus Dei insistiu inúmeras vezes. 
Em primeiro lugar, é evidente que a dimensão sobrenatural do 
trabalho não é algo justaposto à sua dimensão humana natural: a 
ordem da Redenção não acrescenta algo estranho ao que o trabalho 
é em si mesmo na ordem da Criação; é a própria realidade do 
trabalho humano que é elevada à ordem da graça; santificar o 
trabalho não é “fazer algo santo” enquanto se trabalha, mas 
precisamente tornar santo o próprio trabalho. 

O segundo aspecto, inseparável e, de certa forma, consequência do 
anterior, é que o trabalho santificado é santificador: o homem não só 
pode e deve santificar-se e cooperar na santificação dos outros e do 
mundo enquanto trabalha, mas precisamente através do seu trabalho, 
fazendo-o humanamente bem, servindo as pessoas por amor a Deus. 

Este espírito cristão na realização do trabalho deve preparar o mundo 
para reconhecer melhor a Deus e, assim, contribuir também para a 
sustentabilidade, a paz e a justiça social. “É necessário”, lembra Leão 
XIV, “esforçar-se para remediar as desigualdades globais, que veem a 

118 

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn5


opulência e a indigência traçar sulcos profundos entre continentes, 
países e mesmo no interior de cada sociedade”. 

Como explicava São Josemaria, há uma relação necessária entre a 
santificação do trabalho profissional e a reconciliação do mundo com 
Deus: “Unir o trabalho profissional à luta ascética e à contemplação – 
coisa que pode parecer impossível, mas que é necessária para 
contribuir com a reconciliação do mundo com Deus – e converter esse 
trabalho normal em instrumento de santificação pessoal e de 
apostolado. Não é este um ideal nobre e grande pelo qual vale a pena 
dar a vida?”[6] 

Podemos viver no trabalho, seja qual for, ter sempre essa perspectiva 
de servir a sociedade, “A world to change”, como vocês dizem na sua 
publicidade. Gosto de ver que no seu propósito vocês falam de 
liderança que seja boa para as pessoas, para as empresas e também 
para a sociedade. 

Nas empresas, é possível fazer muito bem à sociedade, embora 
também seja verdade que nem tudo o que a sociedade precisa pode 
ser obtido através das empresas, uma vez que estas estão limitadas 
pela necessidade de oferecer um serviço limitado e concreto e de 
gerar lucros, o que faz parte do seu objetivo. 

Também são necessários Estados, comunidades e famílias 
responsáveis. Em sua formação, portanto, esforcem-se por alcançar a 
pessoa em sua totalidade, também em sua dimensão espiritual, para 
que, a partir dessas pessoas bem formadas, possamos contribuir para 
servir a sociedade, também em todas as suas dimensões. Este é o 
fruto distante da santificação de seu trabalho bem feito por amor. 

Para transformar o mundo, temos que começar por nós mesmos e 
deixar espaço para Deus em nossas vidas. O trabalho é um dos 
espaços em que Deus quer estar presente em nossas vidas e 
motivações. Há algumas palavras conhecidas do Fundador do Opus 

119 

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn6


Dei que resumem de forma breve e essencial o conceito de 
santificação do trabalho, na forma de um conselho prático: “Põe um 
motivo sobrenatural na tua atividade profissional de cada dia, e terás 
santificado o trabalho”[7]. Não se trata de fazer coisas diferentes, 
como trabalhar em entidades beneficentes sem fins lucrativos, mas de 
fazer as mesmas coisas de sempre de maneira diferente, com um 
motivo sobrenatural que nos estimula a colocar mais esforço e mais 
amor. 

Ou seja, a atividade de trabalhar torna-se santa quando é realizada 
por um motivo sobrenatural. Mas essa afirmação não deve ser 
entendida como uma espécie de “moral da mera intenção”; não se 
trata, em termos clássicos, de dar primazia ao finis operantis como 
independente do finis operis, que ficaria privado de sua própria 
relevância. 

O finis operantis é a motivação de quem trabalha, que pode ser 
movida por motivos de diversa natureza. O finis operis é o que se 
pretende alcançar com a atividade, que pode ser servir o cliente, 
terminar um relatório, atingir uma meta. Para servir eficazmente com 
nosso trabalho, não basta ter boas intenções, mas sim chegar a fatos 
concretos. “Para servir, servir”, como dizia São Josemaria. 

A ordem sobrenatural assume e eleva essa realidade humana, de 
modo que o trabalho é santo se “nasce do amor, manifesta o amor, se 
ordena ao amor” e se esse amor é aquela “caridade de Deus que foi 
derramada em nossos corações, pelo Espírito Santo que nos foi 
dado”[8]. Quando vivemos essa unidade de vida de que tanto falava 
São Josemaria, essa caridade de Deus derrama-se por todas as 
atividades do nosso trabalho: relatórios, telefonemas, pequenos 
detalhes feitos com amor. O finis operantis penetra e informa de 
dentro o finis operis todo o nosso agir. 

O trabalho é santo, é santificado, quando é regido e informado pelo 
amor a Deus e aos outros por Deus. Esta é a essência daquele 

120 

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn7
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn8


“motivo sobrenatural” que basta colocar no trabalho para santificá-lo; 
e entendemos ainda melhor que essa “intenção” tende por si mesma 
à perfeição humana do próprio trabalho: “Não podemos oferecer ao 
Senhor uma coisa que, dentro das pobres limitações humanas, não 
seja perfeita, sem mancha, realizada com atenção até nos mínimos 
detalhes: Deus não aceita trabalhos “marretados”. Não apresentareis 
nada de defeituoso, admoesta-nos a Escritura Santa, pois não seria 
digno dEle[9]. Por isso o trabalho de cada qual - essa atividade que 
ocupa as nossas jornadas e energias - há de ser uma oferenda digna 
aos olhos do Criador, operatio Dei, trabalho de Deus e para Deus; 
numa palavra, uma tarefa acabada, impecável”[10]. 

Mas não se deve confundir trabalhar com perfeição com o 
perfeccionismo que pode surgir do orgulho e da falta de ordem. 
Devemos trabalhar bem, dentro do razoável, sabendo que temos 
muitas ocupações que exigem nossa atenção, às quais também 
devemos levar o amor de Deus. 

O trabalho santificado não é apenas trabalho por Deus e para Deus, 
mas é, ao mesmo tempo e necessariamente, trabalho de Deus, 
porque é Deus quem santifica; é Ele quem ama primeiro e torna 
possível o nosso amor por meio do Espírito Santo, de quem nossa 
caridade é uma participação. 

Para que Deus trabalhe em nós e através do nosso trabalho (para que 
o nosso trabalho seja opus Dei), é necessário abrir espaços para 
Deus no nosso dia, espaços de oração e escuta — em casa, no 
escritório, na rua, na igreja — para alcançar essa unidade com Deus 
que permite que Deus entre em todas as nossas ações. 

Santificar o trabalho, no sentido objetivo, externo, estrutural (por 
exemplo, finanças ou contabilidade), é inseparável não só de 
santificar com o trabalho (no dia a dia, através do esforço concreto 
para alcançar metas específicas e servir determinadas pessoas) mas 
também de santificar-se no trabalho (crescendo em amor), que é a 

121 

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn9
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn10


consequência necessária e imediata de santificar o trabalho em seu 
aspecto subjetivo (como ação da pessoa). 

Certamente, um trabalho subjetivo não santificado pode cooperar para 
a santificação do mundo, na medida em que contribui para o 
estabelecimento de estruturas sociais, econômicas, etc., naturalmente 
eficazes e justas, o que é parte indispensável da ordenação dessas 
estruturas de acordo com Deus. Pensem aqui, por exemplo, nos 
Objetivos de Desenvolvimento Sustentável das Nações Unidas. 

No entanto, somente um trabalho subjetivo santificado e, portanto, 
santificador de quem o realiza, coopera necessariamente não só para 
configurar um mundo justo, mas também para dar-lhe forma com a 
caridade de Cristo, santificá-lo. Naturalmente, essa santificação do 
mundo a partir de dentro requer não uma, mas muitas pessoas que 
santifiquem seu trabalho e se santifiquem em seu trabalho em todas 
as profissões. 

São Josemaria já o dizia quando afirmava que se abriram os 
caminhos divinos da terra e são necessários muitos e muitas que 
queiram percorrer esses caminhos para elevar o mundo a partir de 
dentro, não através de campanhas organizadas e possivelmente 
ideológicas, que podem ser polarizadoras, mas através do 
crescimento interior de cada um no seu próprio lugar, aberto às 
pessoas ao seu redor e acolhendo assim a graça de Deus que quer 
derramar fé, esperança e caridade ao nosso redor. 

A relevância peculiar do trabalho de gestão 

Vocês têm pela frente um grande propósito: formar líderes 
empresariais que criarão o contexto no qual muitas outras pessoas 
trabalharão e se desenvolverão como indivíduos por meio de seu 
trabalho. É uma grande responsabilidade preparar pessoas com tanta 
responsabilidade. 

122 



Muitas vezes, eles não terão receitas claras sobre como interpretar 
um problema ou resolver uma situação. Em geral, o trabalho de 
gestão envolve um conjunto de atividades, como prever, organizar, 
coordenar e controlar o desenvolvimento e os resultados da atividade 
de uma organização. 

Diante de uma realidade tão complexa e variável, é compreensível 
que, ao teorizar sobre a natureza ou analisar a prática do trabalho de 
gestão, surjam interpretações mais ou menos diversas[11]. Por isso, a 
formação de um executivo não requer apenas memorizar princípios 
ou reunir ferramentas de marketing, finanças, estratégia ou 
contabilidade, mas chegar a um entendimento prudente que 
normalmente é adquirido com uma experiência bem assimilada. 

A responsabilidade de um executivo exige prudência, que é a virtude 
mais própria do trabalho diretivo. Lembro-me de uma famosa 
afirmação de São Tomás de Aquino: “que os sábios nos ensinem, que 
os santos rezem por nós, que os prudentes nos governem”. 

Através das suas aulas com o método do caso, os seus alunos 
aprendem a exercer a prudência, a fazer as perguntas-chave, a 
aprofundar os argumentos, a compreender os pontos de vista dos 
outros sem preconceitos e a mudar de opinião. 

Em sua expressão mais geral, a ação prudente requer um 
conhecimento suficiente do passado (os precedentes dos assuntos), a 
atenção às circunstâncias que delimitam o assunto presente e a 
previsão dos efeitos futuros das possíveis decisões. 

“A prudência, além de ser o hábito aperfeiçoador desse tipo de 
atividade (práxis), é a única virtude intelectual cujo objeto é moral, ou 
seja, atua como uma espécie de 'ponte' entre ambas as dimensões, 
permitindo conciliar o pensamento com a ação". 

Exercitando a prudência na hora de liderar, os participantes de seus 
programas crescerão moral e intelectualmente e serão capazes de 

123 

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn11


criar ambientes nos quais outras pessoas cresçam, contribuindo 
assim para melhorar a sociedade. 

Outras características de um bom trabalho de gestão, na minha 
opinião, são a abertura e a flexibilidade. Abertura de mente, para 
aprender com a experiência e com o estudo. Abertura para 
compreender as mudanças que são necessárias nos novos tempos. 
Abertura para acolher e valorizar sugestões ou explicações de outros, 
sem pressa e sem admitir preconceitos. Saber ouvir. 

Abertura para não cortar iniciativas arbitrariamente, mas promovê-las 
e canalizá-las. Abertura para captar e aceitar oportunidades de 
mudança; em particular, abertura mental para mudar de opinião: como 
dizia São Josemaria, “não somos como os rios que não podem voltar 
atrás”. 

Enfim, abertura de coração, para compreender e amar os outros. 
Essa abertura nos leva a aceitar os outros como são, sem julgar e 
sem nos deixarmos levar por preconceitos, ao mesmo tempo em que 
podemos desafiá-los a serem melhores. Consiste também em ser 
uma ponte para pessoas que pensam de forma diferente. É possível 
trabalhar muito bem com pessoas de outra religião ou sem religião, e 
que seguem estilos de vida que podem chocar, pessoas que têm 
sempre, ou quase sempre, uma boa base sobre a qual se pode 
construir uma amizade e um projeto comum dentro da empresa. 

No que diz respeito à flexibilidade, é óbvio que ela se opõe à rigidez, 
mas não se opõe à força. Trata-se da capacidade de aceitar e decidir 
exceções necessárias ou convenientes. Nesse contexto, parece-me 
interessante mencionar também a importância de promover a 
liberdade interior dos colaboradores de todos os níveis profissionais, 
explicando o motivo das instruções dadas. 

Trata-se de fazer com que queiram fazer bem o seu trabalho para 
servir melhor. Nesse mesmo sentido, um bom trabalho de gestão evita 

124 



o controle excessivo e o excesso de detalhes ao delegar uma tarefa. 
A microgestão como forma de liderança cria marionetes, não pessoas 
maduras com critério próprio. 

Também vale a pena mencionar a importância de saber delegar, 
atendendo às circunstâncias das pessoas e dos ambientes. 
Lembro-me do que escreve São Josemaria, num contexto mais 
amplo: “Não se pode empregar os mesmos meios com todos. 
Também nisto é necessário imitar o comportamento das mães: sua 
justiça é tratar de maneira desigual os filhos desiguais”[12]. 

Alguns, os mais jovens, precisam de acompanhamento e feedback 
para adquirir o mais rápido possível a experiência necessária para 
fazer bem seu trabalho. Outros, mais maduros, precisam de coaching 
para aprender a tomar suas próprias decisões. E chega um momento 
em que podem trabalhar sem nenhum acompanhamento, porque o 
gestor pode delegar-lhes com total confiança e sem preocupações. 
Mas uns e outros precisam da confiança, proximidade e amizade de 
seus gestores. 

A atividade diretiva exige normalmente canalizar elementos e ações 
em si mesmos diversos para um objetivo comum. É necessária, 
portanto, uma capacidade de síntese suficiente que, mantendo a 
atenção que distingue os diversos elementos da questão, consiga 
uni-los em uma dimensão final comum. Aqui entra o que muitos 
chamam de propósito da empresa, que inclui prestar atenção aos 
seus muitos stakeholders para que a atividade diretiva unifique os 
esforços de todos. 

A relevância peculiar do trabalho diretivo reside, obviamente, no fato 
de que desse trabalho depende em grande parte a eficácia do 
trabalho de outras pessoas, seu crescimento pessoal através do 
trabalho e a cultura e o tom da empresa. Daí um aspecto peculiar da 
responsabilidade dos diretores. 

125 

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn12


A posição de diretor não é um privilégio, mas um serviço e uma 
responsabilidade que consiste em criar um contexto eficaz para o 
trabalho dos outros. Portanto, um gestor deve fomentar a disposição 
interior que o leva a cumprir decididamente os seus deveres. 

Vocês educam esses gestores não só através das aulas e do trabalho 
em equipe, mas também criando um tom de trabalho bem feito — 
jardins bem cuidados, lousas limpas, aulas bem preparadas com 
finalizações impactantes e claras — e de alegria e proximidade 
humana, de cuidado com as pessoas. 

Esse tom de amizade em que todos percebem que realmente 
importam, que são amados, explica a abertura e a alegria que se vê 
em sua escola e nas reuniões de ex-alunos. 

Muito obrigado 

[1] São Josemaria, É Cristo que passa, n. 47. 

[2] São João Paulo II, Discurso, 3/07/1986, n. 3. 

[3] Sobre a escolha existencial do fim último, como ato de liberdade, 
cf. C. Fabro, Riflessioni sulla libertà, Maggioli, Rimini 1983, pp. 43-51; 
57-85. 

[4] São Josemaria, É Cristo que passa, n. 48. 

[5] São Josemaria, É Cristo que passa, n. 47. 

[6] São Josemaria, Instrução, 19/03/1934, n. 33. 

[7] São Josemaria, Caminho, n. 359. 

[8] cf. Rm 5, 5. 

[9] Cfr. Lev 22, 20. 

[10] São Josemaria, Amigos de Deus, n. 55. 

126 

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref10


[11] Cf., por exemplo, G. Scalzo e S. García Álvarez, El Management 
como práctica: una aproximación a la naturaleza del trabajo directivo, 
en “Empresa y humanismo”, XXI (2018) pp. 95-118. 

[12] São Josemaria, Carta 29/09/1957, n. 25. 

 

127 

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref12


ARTIGOS E ENTREVISTAS 

 



El Debate, Espanha (22-VI-2024) 

— O que permanece e o que mudou na Obra ao longo desse tempo? 

— No Opus Dei, há um espírito de fundo, uma mensagem significativa 
sobre a santidade no meio do mundo, que não mudou. É o núcleo 
imutável que lhe dá sentido, pois, como acontece com as instituições, 
se o Opus Dei existe, é precisamente para conservar e difundir ao 
longo do tempo uma mensagem específica. Ao mesmo tempo, o 
fundador, São Josemaria, ciente da necessidade de manter intacto 
esse espírito, dizia que as formas podem e devem mudar com o 
tempo. Em cem anos, a sociedade e a Igreja evoluíram muito, e o 
Opus Dei também, pois faz parte da Igreja e da sociedade. 

As transformações implicadas por fenômenos como a globalização, a 
conquista do espaço público pelas mulheres, as novas dinâmicas 
familiares, etc., encontram reflexo no Opus Dei como instituição e na 
vida real de seus membros. Saber mudar — modelando qualquer 
mudança a partir do essencial — é um requisito para poder continuar 
sendo fiel à missão. 

— Como as novas disposições papais afetam o Opus Dei? Elas 
afetam o dia a dia da instituição? 

— O jurídico e o vital são áreas que caminham juntas, mas que 
também têm suas distinções. Na vida cotidiana dos leigos, imersos 
nas questões deste mundo, as novas disposições não alteram a forma 
como vivem sua vocação para a Obra. No que diz respeito ao Opus 
Dei como instituição, estamos trabalhando com o Dicastério do Clero 
para realizar ajustes nos estatutos, conforme solicitado pelo Santo 
Padre no Motu proprio Ad carisma tuendum. Como ainda estamos 
estudando esses ajustes, não posso dizer qual será o resultado. 
Posso assegurar, entretanto, que no desenvolvimento dessas obras, 

129 



estabeleceu-se um clima de diálogo e confiança, típico da Igreja como 
família de Deus. 

— Não é uma clericalização de uma instituição da Igreja cuja razão de 
ser são os leigos? Até que ponto estas medidas podem afetar o 
objetivo dos leigos de serem santos no meio do mundo? 

— A mensagem do Opus Dei dirige-se principalmente aos leigos, 
homens e mulheres do meio do mundo, que, desde o início, 
constituíram a grande maioria dentro da Obra e de sua razão de ser. 

Da mesma forma que os carismas não devem ser absolutizados, a lei 
também não deve. Por isso, o Opus Dei passou por diversas soluções 
institucionais para encontrar a fórmula mais adequada, que 
integrasse, por um lado, a tutela do carisma e, de outro, uma figura 
jurídica que lhe conferisse um lugar na Igreja, refletindo sua natureza 
sem restringi-la ou sufocá-la. 

— O Opus Dei do século XXI buscará um novo modelo jurídico, em 
vez da prelazia pessoal, que se adapte melhor às novas formas de 
vida cristã? 

— A figura jurídica da prelazia pessoal se adaptou muito bem ao 
espírito do Opus Dei e aos seus apostolados. Como lhe comentei 
anteriormente, estamos em pleno diálogo com a Santa Sé para a 
adequação dos estatutos. Como compreenderá, não seria prudente 
referir-me a um possível novo modelo jurídico antes de terminar o 
processo no qual estamos trabalhando há quase dois anos. 

A elasticidade do direito canônico pode ajudar a conciliar o desejo da 
Santa Sé e da própria Obra de impulsionar a missão da Igreja em um 
mundo em mudança, encontrando soluções adequadas, sem rupturas 
institucionais. 

130 



— A caminho do centenário, quando o Opus Dei conta com bispos e 
arcebispos em todo o mundo. Não seria apropriado que o prelado 
também fosse bispo? 

— Se me permite esclarecer, devemos ter em mente que os poucos 
bispos e arcebispos que vêm do Opus Dei no mundo são das próprias 
Igrejas particulares e, portanto, respondem apenas ao Papa, não 
tendo nenhum outro superior. 

Acredito que o fato de o Bem-aventurado Álvaro e D. Javier 
Echevarría terem recebido a consagração episcopal foi muito positivo 
para reforçar a comunhão eclesial entre 1991 e 2016. Atualmente, o 
importante é seguir fielmente as disposições do Santo Padre, mais do 
que discutir o que é mais ou menos adequado. 

— Por que uma parte da hierarquia eclesiástica via o Opus Dei como 
uma instituição rival ou paralela, se os fiéis da Obra também são fiéis 
das dioceses territoriais? 

— Percebo, em geral, apreço por parte da hierarquia e de outras 
instituições da Igreja. As pessoas da Obra têm consciência de que 
navegam no mesmo barco que a Igreja, onde coexistem diferentes 
espiritualidades e sensibilidades [...] Por outro lado, vêm à mente 
alguns exemplos de iniciativas do Opus Dei (em Roma e no mundo) 
das quais, pela graça de Deus, surgiram vocações para tantas 
instituições da Igreja. E vice-versa: atualmente, por exemplo, a 
diocese de Florianópolis (Brasil) iniciou o processo de beatificação de 
um jovem da Obra, que realizou um extenso trabalho de 
evangelização naquela diocese e que se aproximou da fé católica 
graças aos retiros de outra realidade eclesial, Emaús. 

Como o senhor salienta, do ponto de vista do direito, os leigos do 
Opus Dei são fiéis às suas dioceses da mesma forma que quaisquer 
outros fiéis. E, na prática, muitos colaboram ativamente no catecismo 
ou nos cursos pré-matrimoniais em suas paróquias, em iniciativas de 

131 



serviço como a catequese, em atividades com jovens, etc. Da mesma 
forma, recebo inúmeros pedidos de bispos diocesanos para que este 
ou aquele sacerdote colabore em uma paróquia, em um hospital, em 
um serviço da diocese. Sempre que possível, colaboramos com 
prazer. 

Se houve dúvidas com alguma instituição da Igreja, talvez seja devido 
a relações humanas imperfeitas, que deveríamos tentar resolver dia 
após dia. Às vezes, os mal-entendidos também advêm da 
compreensível dificuldade histórica de abrir espaço para novas 
realidades que carregam uma “novidade” que à primeira vista pode 
surpreender. Gosto de pensar que são algo do passado. 

— Qual é a situação atual do desenvolvimento do Opus Dei no 
mundo? Existem planos de expansão específicos para o centenário? 
Em quais países encontra mais dificuldades? 

— Pode-se dizer que o desenvolvimento do Opus Dei transcorre 
como o do resto da Igreja no mundo. A Obra como um todo cresceu 
nos últimos anos, mas isso não significa que cresça em todos os 
lugares ou que o faça da mesma maneira. 

Por exemplo, a Obra cresce em países como Nigéria, Estados Unidos 
ou Brasil, enquanto seu trabalho é mais difícil em outros lugares, 
como na Europa e na Ásia. Os obstáculos externos às vezes provêm 
da secularização ambiental, de certos estilos de vida que dificultam a 
formação de famílias duradouras ou a compreensão do celibato ou 
das vocações dedicadas ao serviço e ao cuidado, etc. Há também 
obstáculos que todo cristão no meio do mundo deve enfrentar, como o 
perigo do mundanismo. Nesse sentido, uma vez que não existe um 
contexto de fé compartilhado, é necessária uma delicadeza especial 
de coração para ser coerente com os próprios compromissos 
familiares ou vocacionais. 

132 



Do ponto de vista geográfico, a diversidade cultural e religiosa é muito 
ampla. Incorporar uma vocação cristã em cidades de maioria 
muçulmana, como Mombaça (Quênia) ou Surabaya (Indonésia) não é 
a mesma coisa que em Lisboa ou Varsóvia. Como sabem bem as 
pessoas da Obra que vivem nesses lugares, a semeadura 
evangelizadora olha para um horizonte de décadas, como na China 
ou na Coreia do Sul. Nesses países, a par das dificuldades, existe 
também um forte dinamismo eclesial, traduzido em conversões, 
batismos de jovens e adultos, etc. 

Por outro lado, a Obra vive há alguns anos um momento de 
reestruturação das circunscrições para melhorar o governo e a ação 
apostólica. De qualquer forma, independentemente das programações 
e reestruturações, é o próprio Deus que abre caminho em qualquer 
tipo de sociedade, tocando o coração das pessoas, porque só Ele é a 
resposta aos anseios e às esperanças do ser humano. 

— O Opus Dei foi a primeira organização católica a admitir não 
católicos como cooperadores. É, acima de tudo, um sinal de 
ecumenismo? 

— Em 1950, quando São Josemaria obteve da Santa Sé a 
autorização para admitir, no Opus Dei, homens e mulheres não 
católicos como cooperadores, o movimento ecumênico já estava em 
andamento há bastante tempo, tanto dentro da Igreja Católica quanto 
no âmbito das outras confissões cristãs. Foi mais uma manifestação 
desse impulso natural à união de todos os crentes em Jesus Cristo. 
Desde então, houve muitos frutos de amizade e diálogo com pessoas 
de outras confissões religiosas. 

— Como devem agir os cristãos diante do crescente ambiente de 
polarização política e social em tantas partes do mundo? 

— No que é opinável, com muita liberdade. Como cristãos, com 
caridade e compreensão. Como dizia São Josemaria: “Sempre como 

133 



semeadores de paz e alegria”, mesmo que, em ambientes tensos e 
polarizados, às vezes seja difícil. É importante amar e compreender 
as pessoas, mesmo quando pensam de forma diferente. 

 

134 



Avvenire, Italia (26-VI-2024)  

— O Opus Dei está envolvido em uma autêntica ‘viagem’, convidado 
pelo Papa, para redescobrir o frescor e a força de suas origens. O que 
está aparecendo nesta viagem? 

— Em todas as nações onde o Opus Dei está, estão se realizando as 
chamadas ‘assembleias regionais’, que se realizam de 10 em 10 
anos. São momentos preciosos de diálogo e reflexão. Descobre-se 
neles o desejo de ir ao essencial, ao carisma, encontrando o modo de 
vivê-lo e comunicá-lo melhor nas circunstâncias atuais. Uma questão, 
por exemplo, que emerge dessas assembleias é o desejo de 
fundamentar cada vez mais o trabalho apostólico da Obra na amizade 
sincera e na transformação do coração, mais do que em estruturas, 
obras ou atividades. 

— O método que o senhor indicou para esta reflexão é uma ampla 
consulta da qual estão participando todos os membros do Opus Dei e 
inclusive outras pessoas que não formam parte da Prelazia. Pode 
explicar as razões pelas quais, em chave sinodal, escolheu essa 
opção? 

— Tal como a Igreja em seu conjunto, o Opus Dei é família, e quando 
uma família deve tomar uma decisão importante (desafios ou 
prioridades) todos são ouvidos. Entramos em contato com a 
Secretaria do Sínodo, que nos encorajou a viver as assembleias 
regionais da prelazia como um momento especial de escuta. Cada 
assembleia teve encontros em nível local, com grupos de discussão, 
questionários, intercâmbios entre gerações. Tal processo ocorreu 
simultaneamente à participação de muitos membros do Opus Dei nas 

135 

https://romana.org/es/78/articulos-publicaciones-y-entrevistas/entrevista-en-el-diario-avvenire-milan-30-vi-2024/


fases diocesanas do Sínodo sobre a sinodalidade em suas 
respectivas dioceses. 

— O Opus Dei está se encaminhando também ao centenário da sua 
fundação: quais são os passos previstos e o que se espera desta 
longa preparação? 

— Nesses anos que precedem o centenário, vamos interrogar-nos 
sobre as necessidades e os desafios da Igreja e do mundo. 
Queremos aprofundar em nossa identidade e ver como a Obra pode 
contribuir para a santificação da vida cotidiana através de seu 
carisma. Observaremos, portanto, neste tempo, o conjunto do nosso 
horizonte apostólico (a Igreja e o mundo) e, por outro lado, olharemos 
para nosso interior (a Obra), com esperança de que esses olhares 
convirjam para um momento de graça. Quando penso no centenário 
do Opus Dei, vem-me à cabeça uma oração que o bem-aventurado 
Álvaro dirigia pessoalmente ao Senhor: “Obrigado, perdão, ajuda-me 
mais”. No momento atual, de certa forma, todos deveríamos ter esta 
aspiração. 

— Como vai a revisão dos Estatutos? 

Como dizia o Papa, trata-se de que os ajustes preservem o carisma e 
a natureza do Opus Dei, sem o apertar nem sufocar: sublinhando, por 
exemplo, seu caráter secular e o fato de que mais de 98% dos 
membros são leigos, homens e mulheres que vivem a sua vocação na 
rua, na família, no trabalho. Para isso, está havendo uma série de 
reuniões entre representantes do Dicastério do Clero e quatro 
canonistas do Opus Dei, três professores e uma professora. Como 
estamos ainda no meio deste processo, não posso dar mais detalhes. 
Posso assegurar-lhe, porém, que os trabalhos estão se 
desenvolvendo em clima de diálogo e confiança. 

— A secularidade, tão característica do Opus Dei, com a ideia central 
da santificação do trabalho e da vida cotidiana, é um dos traços mais 

136 



importantes da Igreja no período pós-conciliar: é como se o ‘tesouro’ 
da Obra tivesse se convertido em patrimônio de toda a catolicidade. 
Esta característica, tão importante em seu espírito, apresenta hoje 
algo novo para o Opus Dei? 

— Recordo que no dia da canonização de São Josemaria, um 
conhecido dirigente sindical da Polônia disse aos jornalistas que, 
como representante dos trabalhadores, estava em festa porque 
tinham um santo ‘padroeiro’. Na realidade, a santificação do trabalho 
constitui um tesouro que Jesus nos mostrou durante os trinta anos de 
sua vida oculta, trabalhando e mantendo assim sua família. São 
Josemaria o recordava especialmente. De qualquer forma, hoje, 
embora esta mensagem tenha se tornado um patrimônio de toda a 
Igreja, ainda há muito por fazer para redescobrir o papel dos leigos, 
sua responsabilidade eclesial e suas infinitas possibilidades de 
evangelização da sociedade. 

— Leigos são quase todos os membros do Opus Dei, que estão, 
portanto, imersos nas realidades do mundo, atentos ao que acontece, 
desde as grandes feridas da humanidade até as novas oportunidades 
que surgem. Como participa a Obra nas mudanças e sofrimentos de 
nosso tempo? 

— As guerras em curso, o problema da solidão e da pobreza e, em 
geral, o sofrimento de tantas pessoas não podem constituir apenas 
matéria de notícias da atualidade, mas devem afetar a todos. Em sua 
catequese pela América do Sul, são Josemaria animou milhares de 
pessoas a ter um coração grande, imitando Cristo na cruz, que tinha 
os braços abertos para acolher a todos, sem distinção. Cada membro 
da Obra deverá atuar assim para aliviar o sofrimento, levando o amor 
de Deus aos cantos mais afastados da sociedade. Deus confia a 
todos os batizados a tarefa divina de construir o mundo (a família, o 
bairro, o progresso, as artes, o ócio) como filhos seus. 

137 



— Secularidade significa também estar preparado para enfrentar 
novos desafios: o que o senhor espera dos membros da Obra e o que 
vê que pode surgir no mundo por iniciativa deles? 

— As iniciativas dos membros adaptam-se e surgem em função das 
novas necessidades. Por exemplo, nasceu em Madri o hospital 
‘Laguna’ que atende doentes terminais; pessoas da Obra e amigos 
formaram na Colômbia um grupo para apoiar os presos; fiquei 
sabendo de outros membros do Opus Dei que, no leste europeu, 
acolhem famílias vítimas da guerra; fico especialmente contente por 
uma iniciativa de famílias que ajudam outras famílias a viverem de 
modo cristão, apoiando-se umas às outras e estendendo essa ajuda a 
outros amigos, a outros casais... São alguns exemplos de como 
combater a pobreza material e espiritual, e que nos recordam o que 
São Josemaria fez desde o princípio com os doentes e necessitados 
na Madri dos anos 30 do século passado, procurando atrair para esse 
trabalho os primeiros jovens que tinha à sua volta. Porém, a resposta 
aos novos desafios sociais concretiza-se especialmente através do 
trabalho profissional, procurando gerar relações de justiça – 
condições de trabalho, pagar os impostos... – de serviço, de amizade. 
A dimensão social do cristão, embora com diversas manifestações, 
deve interpelar a todos nós para que tentemos transformar nossa vida 
em doação, em semeadura de paz e alegria. 

— Escrivá recordava frequentemente a seus filhos espirituais seu 
dever de “servir a Igreja como a Igreja quer ser servida”: que leitura o 
senhor faz hoje dessa famosa frase dele? 

— Eu diria que seu significado não mudou desde que ela foi 
pronunciada: o amor à Igreja e ao Papa está no DNA da mensagem 
de São Josemaria. Do ponto de vista prático, isto se traduz em ajudar 
o mais eficazmente possível nas dioceses onde moram, às quais 
pertencem os membros do Opus Dei. Há, por exemplo, muitos leigos 
que colaboram ativamente nas catequeses ou em cursos 

138 



pré-matrimoniais de suas paróquias, em iniciativas de serviço como 
Cáritas, em atividades com jovens, etc. Recebo também muitas 
petições de bispos diocesanos para que tal ou qual sacerdote 
colabore em uma paróquia, em um hospital, em um determinado 
serviço na diocese. Sempre que possível, ficamos felizes em 
colaborar. 

— O que mostra hoje uma iniciativa tipicamente laical como as 
escolas do grupo FAES (Famiglia e Scola – Família e Escola), das 
quais participam pessoas ligadas à Obra e muitos amigos, inclusive 
não cristãos? 

— Cinquenta anos desta instituição constituem um patrimônio 
importante a serviço da família na educação dos filhos. Estou feliz 
com essa conquista e incentivo as famílias a continuarem nesse 
caminho, com a simpatia e a capacidade de encontrar soluções tão 
típicas dos italianos. 

 

139 



El Mercurio, Chile (28-VII-2024) 

— O Opus Dei costuma ser caracterizado por três adjetivos: 
conservador, poderoso e hermético. Por que isso acontece? Que 
adjetivos o senhor gostaria que fossem utilizados para caracterizar o 
Opus Dei e seu trabalho? 

— Todo mundo pode ter suas próprias opiniões e suas razões para 
avaliar a realidade. Se algumas pessoas a percebem dessa forma, é 
porque há algo objetivo e/ou subjetivo que pode causar essa 
impressão. De certo modo, cada membro é responsável da tarefa de 
tornar a Obra mais conhecida, vivendo a própria vocação de maneira 
autêntica. É algo grande e maravilhoso, embora eu entenda que seja 
necessária uma perspectiva de fé para compreendê-la em 
profundidade. Em todo caso, creio que, humanamente falando, quem 
conhece de perto o Opus Dei será capaz de reconhecer pessoas 
normais, com virtudes e defeitos. Gostaria que fôssemos conhecidos 
como pessoas alegres, simples e serenas, pacíficas, de fácil amizade, 
de mente aberta e compreensivas. Também gostaria que se 
reconhecesse a variedade dos fiéis do Opus Dei, e não apenas os 
poucos que adquirem certa relevância pública. Isso mostraria que 
todos e cada um lutam para viver plenamente a fé, convivendo com 
suas próprias deficiências e tentando colocar seus talentos a serviço 
da família, dos amigos e da sociedade. 

– O que o senhor definiria como a contribuição do Opus Dei para a 
vida da Igreja? 

– A principal contribuição do Opus Dei é acompanhar os leigos (98% 
de seus membros) para que se tornem protagonistas da missão 
evangelizadora da Igreja no meio do mundo, um a um. Os leigos não 

140 



são meros receptores ou atores secundários, mas protagonistas da 
evangelização, que podem levar o calor e a amizade de Cristo onde 
são mais necessários: às salas de aula, às cidades, aos campos de 
futebol, aos hospitais, aos escritórios, às famílias, aos pobres e aos 
ricos... a todos. É um trabalho de acompanhamento espiritual, de 
vivificação cristã, que evita interferir em suas legítimas escolhas 
terrenas: a atuação dos membros na sociedade, com seus acertos e 
erros, será responsabilidade deles, não da Igreja ou do Opus Dei. 
Atribuir ao Opus Dei as iniciativas políticas, empresariais ou sociais de 
seus fiéis seria clericalismo. 

— O senhor nasceu em 1944 no exílio, em Paris. Hoje se recordam 
os momentos dramáticos que a Europa vivia, que sua família viveu no 
exílio na França. Essa experiência os marcou de alguma forma? 

— Durante a Guerra Civil Espanhola, meu pai serviu no exército 
republicano, o que fez com que ele tivesse que se exilar em Paris no 
final da guerra. Ele era veterinário militar e teve seu primeiro emprego 
cuidando dos animais em um circo. Pouco tempo depois, conseguiu 
um trabalho em um laboratório e pôde levar sua família com ele. 
Graças a Deus, as represálias que meu pai sofreu alguns anos 
depois, quando retornou à Espanha, foram brandas e ele pôde 
desenvolver sua atividade no campo da pesquisa em biologia animal. 
Quanto ao resto, eu era uma criança e vivi tudo isso sem ter muita 
consciência. Mesmo assim, talvez a reflexão sobre essa experiência 
tenha me vacinado contra a sedução de qualquer tipo de violência e 
contra a tentação de identificar a religião com certas opções políticas. 

– O senhor estudou física e depois teologia, uma mistura única. Que 
aspectos da física iluminaram seu caminho religioso? 

– Tanto a física quanto a teologia são, cada uma a seu modo, 
conhecimento da realidade: não apenas não são contraditórias, mas 
se complementam. Não posso dizer que o estudo da física abriu meus 
olhos para a realidade de Deus, pois eu já acreditava por tradição 

141 



familiar e convicção pessoal. Mas olhar para a realidade física 
concreta me ajudou a ver o mundo como criado por Deus sob uma luz 
diferente. 

– Na sua juventude, o senhor conviveu com São Josemaría Escrivá, 
fundador do Opus Dei. Nesse contexto cotidiano, quais das suas 
características lhe chamaram a atenção? 

– Cheguei a Roma em 1967 e vivi na mesma casa que São Josemaria 
até sua morte, em 1975, mas éramos cerca de 200 pessoas. Apesar 
de sermos muitos, nos sentíamos muito amados, cercados por sua 
alegria e afeto. Em uma ocasião, na frente de muitas pessoas, ele me 
fez uma pergunta e imediatamente percebi que estava me colocando 
em uma situação difícil. Sem me dar tempo para responder, ele 
acrescentou um comentário lateral que tornou minha resposta 
desnecessária. Esses pequenos detalhes se repetiam diariamente. 
Acima de tudo, fiquei impressionado com sua união com Deus, que se 
manifestava quando o ouvíamos falar em um momento de pregação 
ou em uma reunião familiar. No aspecto humano, eu destacaria seu 
amor pela liberdade e seu bom humor. 

– O Papa Francisco fez um chamado para que o “carisma essencial” 
do Opus Dei fosse reforçado. Como o senhor definiria esse carisma? 

– Eu o descreveria como a busca de Deus, o encontro com Deus e a 
ajuda a muitas outras pessoas para esse mesmo encontro, na vida 
cotidiana, no trabalho, na família, na rua. Com palavras do Papa 
Francisco, trata-se de “difundir o chamado à santidade no mundo, por 
meio da santificação do trabalho e das ocupações familiares e 
sociais”. 

– Esse carisma, que foi configurado há quase 100 anos, precisa 
passar por revisões? 

– Em 100 anos, a sociedade e a Igreja evoluíram muito, e o Opus Dei 
também, pois faz parte delas. Não somos indiferentes a fenômenos 

142 



como a globalização, a conquista feminina da esfera pública, as novas 
dinâmicas profissionais e familiares etc. Como dizia São Josemaria, 
mudam as formas de fazer e de dizer, mas a essência, o espírito, 
permanece o mesmo. Saber mudar, nesse sentido, é necessário para 
ser fiel a uma missão, mas qualquer mudança deve ser baseada no 
que é essencial, naquele núcleo que não podemos mudar, porque, 
como todos os carismas, é um dom de Deus. 

– A decisão do Papa Francisco sobre a estrutura do Opus Dei foi uma 
surpresa? 

– O Santo Padre nos avisou com alguma antecedência sobre o motu 
proprio Ad charisma tuendum. As principais mudanças nesse 
documento afetam aspectos estruturais e organizacionais, o fato de o 
prelado não ser bispo, entre outras coisas, mas não tocam a missão 
ou a substância do Opus Dei. A modificação dos estatutos é uma 
resposta a esse pedido do Papa. Neste momento, isso está sendo 
trabalhado com o Dicastério do Clero, em um clima de diálogo e 
confiança. 

– Algumas pessoas se surpreendem com a juventude de algumas 
vocações do Opus Dei. Por exemplo, os jovens de 16 anos são livres 
para decidir sua vocação? 

A liberdade é um pré-requisito para qualquer vocação. Só é possível 
ingressar no Opus Dei aos 18 anos, quando se atinge a maioridade. 
Se alguém acha que tem vocação, pode começar um processo de 
discernimento antes disso, mas sabendo que ainda não faz parte do 
Opus Dei e sempre com a permissão expressa de seus pais. Desde o 
momento do pedido de admissão à Obra até sua incorporação 
definitiva, há uma série de etapas formativas, que duram pelo menos 
6 ou 7 anos. A cada ano, a pessoa deve expressar seu desejo de 
continuar: não se trata de um processo automático, mas de um 
processo que exige discernimento e liberdade pessoais de maneira 
muito profunda. 

143 



“As atividades de formação espiritual que o Opus Dei promove entre 
os jovens, com a participação dos pais, são uma semente para 
ajudá-los a conhecer e testemunhar sua fé, a amar sua família, a se 
preparar para serem bons profissionais e cidadãos. A maioria deles 
descobre que sua vocação está no matrimônio, outros no celibato 
leigo; talvez outros optem pelo sacerdócio ou pela vida religiosa... 
Como diz o Papa, ao se dirigir aos jovens, trata-se de 'descobrir-se à 
luz de Deus e fazer florescer o próprio ser'”. 

– O Vaticano agora está pedindo um relatório anual sobre a situação 
do Opus Dei, e não a cada cinco anos como antes. Isso tem a ver 
com a necessidade de maior transparência e controle? 

– Essa troca de periodicidade é uma consequência da mudança de 
Dicastério. Agora, o interlocutor imediato do Opus Dei é o Dicastério 
para o Clero, e nesse dicastério os relatórios são entregues todos os 
anos, e não a cada cinco anos, como era o caso do Dicastério dos 
Bispos. Independentemente disso, não há dúvida de que a Igreja, e a 
Obra como parte dela, está melhorando na maneira como divulga de 
forma clara e compreensível os dados mais relevantes de sua 
atividade, bem como suas motivações. 

“A transparência, devidamente compreendida e bem aplicada, 
favorece a confiança, que, como o senhor destaca, foi muito 
questionada pelos casos de abuso. Nesse sentido, o Opus Dei conta, 
desde 2013, com um protocolo para a proteção de menores e 
pessoas vulneráveis, que formaliza medidas prudenciais que estão 
em vigor na Obra há décadas e incorpora as normas mais recentes da 
Igreja. Por outro lado, estamos trabalhando na criação de canais 
especiais de cura e resolução para acolher as pessoas que querem 
ser ouvidas”. 

– Embora em menor grau do que em outras instituições, no Chile 
também foram levantadas denúncias de abuso por parte de membros 

144 



do Opus Dei. O senhor expressou seu perdão pelas “faltas e pecados 
dos membros do Opus Dei”. Quais são essas faltas e pecados? 

– As faltas e pecados pessoais são conhecidos por cada um de nós. 
Ao mesmo tempo, não se pode ignorar que há pessoas que 
pertenceram ao Opus Dei ou estiveram em contato com a Obra e que 
foram feridas por modos de agir ou viram quebrada a sua confiança 
na própria instituição ou naqueles que eram seus líderes. Tendo em 
conta que o objetivo da Obra é seguir um caminho de santidade e de 
encontro com Cristo, pensar que há pessoas que não encontraram a 
felicidade nesse caminho causa-me dor pessoal e é um convite a um 
exame saudável para detectar as causas, para ver como reparar cada 
situação, para estudar o que pode ser melhorado etc. As razões para 
essas feridas podem ser muito variadas. O que mais me causa dor é 
o fato de que nem sempre soubemos acompanhar bem as pessoas 
no discernimento de sua vocação, no acompanhamento espiritual ou 
diante de uma situação familiar ou pessoal difícil. 

– Hoje em dia há um grande clamor para dar mais espaço às 
mulheres, que muitas vezes foram relegadas ao longo da história. 
Como o Opus Dei vive isso? 

– De fato, nas últimas décadas, a mulher vem ampliando seu espaço 
na vida pública, enriquecendo-a com sua insubstituível contribuição. 
Na Igreja, seu papel cresceu em todos os níveis, incluindo nomeações 
para cargos de responsabilidade na cúria do Vaticano, por exemplo. 
No Opus Dei, as mulheres estão no governo ao lado de São 
Josemaria e seus sucessores desde o início, e são autônomas em 
relação aos homens na liderança de seus apostolados. À medida que 
cresce a presença de mulheres na governança de empresas ou 
instituições, mais mulheres do Opus Dei, como suas contemporâneas, 
assumem cargos de responsabilidade, e é bonito ver o alcance que 
seu serviço pode proporcionar. 

145 



– Nosso país está passando por mudanças em matéria religiosa. A 
pesquisa do Bicentenário da UC mostra uma queda significativa na 
adesão dos jovens à religião católica. Devemos presumir que os 
católicos estão se tornando um grupo minoritário? 

– Não moro no Chile, portanto não conheço a situação a fundo, mas 
ousaria dizer que seria um erro ficar entrincheirado, uma reação 
natural quando alguém se encontra em uma minoria. Pelo contrário, 
como discípulos de Jesus Cristo, devemos sentir como nossas as 
aspirações, necessidades e sofrimentos de todas as pessoas e 
trabalhar lado a lado com elas. 

“Depois do furacão causado pela crise dos abusos, por exemplo, 
muitos católicos tomaram o caminho de acompanhar as pessoas 
feridas, e a Igreja no Chile colocou em prática medidas de prevenção 
e promoção de uma atmosfera de confiança e liberdade, que são 
essenciais para recuperar seu vigor na sociedade, e que são 
fundamentais para evitar que esses crimes aconteçam novamente. 
Uma Igreja ferida em seus membros pode transmitir Cristo e tem 
muito a contribuir: ajudar, colaborar, curar, sem buscar interesses 
pessoais ou institucionais ou soluções precipitadas. Esse é o caminho 
que vejo que a Igreja no Chile tomou, o caminho para recuperar a 
credibilidade e, acima de tudo, para levar a proximidade de Jesus 
Cristo a muitas e muitas pessoas”. 

– A queda de vocações que a Igreja Católica está experimentando 
também afeta o Opus Dei? 

– Nos países mais secularizados, compartilhamos as mesmas 
dificuldades que o resto da Igreja. Em lugares onde a Igreja está 
crescendo – estou pensando na Nigéria, no Brasil, nos Estados 
Unidos – o Opus Dei também está crescendo. Em particular, está 
aumentando o número de leigos e leigas que, inspirados por São 
Josemaria, querem buscar a santidade e estão dispostos a formar 
uma família. 

146 



Por outro lado, está diminuindo o número de pessoas que abraçam o 
celibato, um dom de Deus que hoje talvez seja menos compreendido, 
embora seja tão enriquecedor para a Igreja. Já há algum tempo, mais 
de mil membros do Opus Dei falecem a cada ano; mesmo assim, 
graças a Deus, há um pequeno crescimento no número total, embora 
em uma realidade eclesial o que importa é a união com Deus e não 
números ou estruturas. 

 

147 



Semana, Colômbia (17-IX-2024) 

— Que espera do Opus Dei nos próximos 50 anos? 

— Projetado no tempo, gostaria que o Opus Dei fosse propagador de 
amizade, de fé manifestada em obras, de liberdade de espírito e de 
criatividade para levar a cabo a missão evangelizadora da Igreja e 
colaborar na construção de uma sociedade justa. 

— Em que consiste o serviço que um membro da Obra – como 
também é chamado o Opus Dei – pode prestar à Igreja? 

— A vocação específica dos membros do Opus Dei – que, na sua 
grande maioria, são leigos, só 2% são sacerdotes – chama a um 
encontro pessoal com Cristo na família, no trabalho, nas relações 
sociais, sabendo que a busca da santidade não é para supermulheres 
nem super-homens, mas para pessoas de carne e osso, com acertos 
e erros. A “santidade no meio da rua” que São Josemaria pregava 
impele a procurar soluções dignas para os problemas de cada 
contexto e de cada tempo. 

— Qual é ou deve ser o papel dos leigos na Igreja? 

— Como o Concílio Vaticano II destacou, é vocação dos leigos dar 
vida cristã aos assuntos temporais: ou seja, o trabalho, a família, o 
comércio, a cultura, etc. O seu papel é contribuir para a santificação 
do mundo, refletindo um pouco o amor de Cristo em cada lugar e 
circunstância; e é neste ponto que ainda há um longo caminho a 
percorrer. Penso, por exemplo, na formação dos leigos em bioética ou 
em justiça social, na sua consciência de ser protagonistas na 

148 



evangelização. A missão do leigo não se limita a “ocupar postos” em 
estruturas eclesiais. 

— Em 1946, quando São Josemaria pediu a aprovação jurídica do 
Opus Dei, disseram-lhe que tinha chegado com um século de 
antecedência. Tendo em que a Obra se aproxima do seu primeiro 
centenário, acha que a reforma aos seus estatutos, pedida pela Santa 
Sé, se relaciona com aquela resposta dada ao fundador? 

— Em 1946, o Opus Dei estava estabelecido em quatro países e hoje 
em 70. Naquela época, uma mensagem dirigida especialmente aos 
leigos sobre a busca da santidade no meio do mundo era 
surpreendente e vista como antecipatória, apesar de estar enraizada 
no Evangelho. Posso garantir-lhe que a modificação atual dos 
estatutos solicitada pelo Santo Padre está se realizando, 
precisamente, com este critério fundamental de se ajustar ao carisma, 
que hoje é mais compreendido e compartilhado. O direito, tão 
necessário, sucede à vida, à mensagem encarnada, para dar apoio e 
continuidade à vida. 

— Na sua maioria, os membros do Opus Dei são mulheres, e a maior 
parte delas casadas. Como dar mais brilho a quem entrega a sua vida 
a Deus no matrimônio? 

— O matrimônio é um caminho de santidade: no Opus Dei, todos os 
membros – casados, solteiros ou celibatários – compartilham uma 
mesma vocação, missão e responsabilidade. Aspessoas casadas 
vivem com a consciência de que o seu amor a Deus passa através da 
sua família, amizades e o trabalho que realizam no mundo. Isto tem 
um enorme potencial transformador de serviço. Quanto às mulheres, 
que como refere, são maioria, São Josemaria entendeu que, sem 
elas, a Obra estava incompleta. Não se entenderia o Opus Dei sem a 
sua contribuição insubstituível, tal como não se entende a família, o 
mundo do trabalho ou a vida social sem elas. 

149 



— O Papa Francisco descreveu a crise de vocações como uma 
“hemorragia para a Igreja”. No seu caso, entregou a vida a Deus 
quando jovem e depois foi ordenado sacerdote. Por que hoje é mais 
difícil que as pessoas considerem a vocação ao celibato apostólico? 

— O mundo atual enfrenta o desafio de voltar a acreditar no 
compromisso; num amor para toda a vida que enche de alegria e de 
liberdade. Para muitos, o compromisso aparece como um limite, 
quando na realidade Deus abre sempre horizontes luminosos. Diria 
que é fundamental recuperar a virtude da esperança. 

— “Na Igreja há espaço para todos”, disse o Papa Francisco na 
Jornada Mundial da Juventude 2023 em Lisboa. O que significa 
exatamente essa abertura e como pode o Opus Dei transmitir essa 
mensagem? 

— O próprio São Paulo afirma que Deus quer que todos se salvem e 
cheguem ao conhecimento da verdade. O Papa indicou esta 
universalidade como um eixo central do seu magistério. São 
Josemaria falava aos seus filhos espirituais de ter os braços abertos a 
todos. Em uma época de polarização, divisões e muros, nós, 
seguidores de Cristo temos um caminho muito claro marcado para 
recorrer. 

— No Opus Dei, há pessoas de todas as idades. Que pode fazer, 
como Padre e Prelado, para fomentar a cooperação intergeracional na 
Obra? 

— Na minha casa, em Roma, convivemos desde uma pessoa de 102 
anos até outra que está na casa dos 30. Entre muitas outras cosas, os 
mais velhos contribuem com a sua experiência, os jovens, com os 
seus sonhos e vitalidade. Devíamos encarar a vivência intergeracional 
com afeto, sabendo que às vezes implica sacrifícios pelas duas 
partes. 

150 



— Algumas pessoas do Opus Dei são reconhecidas pelas suas 
contribuições à sociedade, como colégios, universidades e obras 
sociais. No entanto, também enfrentam narrativas que se lhes opõem. 
Por que acha que surgem estas narrativas e como podemos 
responder a elas? 

— Às vezes penso que estas narrativas que menciona nos ajudam a 
nos purificar da tentação de pensar que não precisamos corrigir nada 
e, ainda mais, de nos sentirmos satisfeitos. Como todos, 
necessitamos refletir sobre o bem que queremos fazer e sobre o que 
realizamos efetivamente. O nosso fundador, de fato, advertia de que a 
Obra devia viver “sem glória humana”. 

Por outro lado, é natural que haja visões diferentes, porque há muitos 
modos de fazer e de entender as coisas. As opiniões contrárias 
podem ser uma ajuda quando são sinceras; elas nos permitem pedir 
perdão e nos corrigir. Gostaria de que todos os que se aproximarem 
dessas atividades pudessem ver que o objetivo delas é semear paz e 
alegria. 

Pessoalmente, fico feliz ao ver que quase todos os dias do ano 
recebemos algum pedido de admissão no Opus Dei de pessoas que 
já fizeram parte da Obra, e que por qualquer motivo, se 
desvincularam. Notícias como estas são uma carícia de Nosso 
Senhor, que em certo sentido superam certas “narrativas” 
excessivamente dicotômicas. 

— No ano que vem, haverá um Jubileu da Juventude em Roma. Em 
sua opinião, qual é o maior desafio que os jovens de hoje enfrentam 
para se aproximar de Deus como um ideal atraente? 

— Só Cristo é a resposta a todas as questões que os jovens guardam 
hoje em seus corações e o amor de Deus Pai, quando se abrem a 
Ele, é capaz de curar as feridas e fragilidades. Talvez sejamos nós, os 
adultos que temos que nos perguntar se somos capazes de 

151 



compreender os jovens. Naturalmente, o testemunho de uma vida 
coerente também é essencial para mostrar a força de atração de uma 
vida junto de Cristo. 

 

152 



El 9 Nou, Espanha (24-IX-2024) 

— O que destacaria dos seus anos de formação na Catalunha? 

— Nos anos sessenta, tive uma visão mais ampla de uma Espanha 
diferente, que era a Catalunha. Foram anos muito importantes para a 
minha formação. Lembro-me muito bem das aulas no edifício central 
da Universidade de Barcelona, especialmente do famoso professor 
Teixidó, que tinha um grande prestígio, mas era um osso duro de roer, 
como se dizia na época. Ele ensinava uma matemática muito 
moderna, mas difícil de entender. 

— Como você entrou em contato com Vic? 

— Tudo começou no Colegio Mayor Monterols, onde conheci muitas 
pessoas de diferentes lugares da Catalunha e da Espanha. Na época, 
era um centro de formação apenas para jovens do Opus Dei. Agora 
está aberto a todos os tipos de estudantes. A partir de Monterols, tive 
a oportunidade de ir várias vezes a Vic para atender ao trabalho 
apostólico que estava começando a se desenvolver lá. Isso ocorreu 
entre os anos de 1964 e 1967. Percebi a importância de Vic dentro da 
Catalunha e passei a entender o catalão sem problemas. Depois 
vieram as milícias no acampamento de Talarn: dois verões de três 
meses e um estágio de quatro meses como alferes também lá, no 
acampamento. 

— Em Roma, em 1971, São Josemaria disse: “Barcelona dará muitos 
frutos porque sofreu muito”, em alusão aos turbulentos anos 40, 
marcados pela incompreensão em relação à Obra. Montse Grases, a 
jovem barcelonesa da Obra que morreu de câncer aos 17 anos, pode 
se tornar a primeira santa canonizada do Opus Dei? 

153 

https://romana.org/es/79/articulos-publicaciones-y-entrevistas/entrevista-al-diario-el-9-nou-vic-espana-24-ix-202/https:/el9nou.cat/osona-ripolles/actualitat/vaig-veure-la-importancia-que-tenia-dins-de-catalunya-la-ciutat-de-vic/


— Montse Grases foi proclamada venerável em 2016. Para a 
beatificação, é preciso demonstrar o caráter extraordinário de uma 
graça obtida por sua intercessão. À postulação e ao site da Obra 
chegam inúmeros relatos de graças relacionadas à vida cotidiana ou à 
escolha de vida. Sua devoção é mais difundida entre os jovens. 
Lembro que em 2022, no 80º aniversário de seu nascimento, um 
grupo de jovens levou 80 rosas brancas ao seu túmulo, na cripta do 
oratório de Santa Maria de Bonaigua (em Barcelona), para agradecer 
os favores recebidos por sua intercessão. Estão sendo estudados 
alguns casos interessantes, mas ainda estamos nas primeiras fases 
da compilação da documentação. 

Seja ela a primeira santa canonizada ou não, é sem dúvida uma boa 
intercessora para os apostolados de toda a Igreja com os jovens, na 
querida cidade de Barcelona, nesta região de Osona onde passava as 
férias, na Catalunha e em todo o mundo. 

— Como o Opus Dei está se preparando para o seu centenário? 

— Nos anos que faltam para o centenário, queremos nos perguntar 
sobre as necessidades e os desafios da Igreja e do mundo. 
Desejamos também aprofundar a nossa própria identidade, olhando o 
futuro, e estudar como a Obra poderia contribuir a partir do seu 
carisma de santificação da vida ordinária. Portanto, nesse período, 
olharemos para o conjunto (a Igreja e o mundo) e para dentro (a 
Obra), com a esperança de que os olhares se encontrem em um 
momento de graça. 

Quando penso no centenário do Opus Dei, lembro uma oração que o 
Bem-aventurado Álvaro dirigia pessoalmente a Deus: “obrigado, 
perdão, ajuda-me mais”. De certa forma, é um momento para viver 
esta aspiração também na perspectiva do conjunto. 

— Na sua opinião, houve luzes e sombras nestes quase cem anos de 
história? 

154 



— O Opus Dei foi e é um dom do Espírito Santo para a Igreja, como 
recorda o Papa Francisco na Ad charisma tuendum. Vejo a Obra 
como uma luz que inspira muitas pessoas a se encontrarem com 
Jesus Cristo por meio das tarefas cotidianas: trabalho, família, 
relações sociais. Eu diria que estas são as principais luzes, cujo 
protagonista é Deus que intervém na história. 

Entre essas luzes, gostaria de lembrar tantas pessoas da Obra que 
passaram por esta terra tentando fazer o bem, com suas virtudes e 
seus defeitos. Atualmente, morrem anualmente cerca de mil pessoas 
do Opus Dei. Na maioria dos casos, são pessoas simples, normais e 
anônimas que tentaram semear paz e alegria ao seu redor, em 
contextos às vezes difíceis. 

Outras vezes são pessoas que foram publicamente apontadas como 
exemplo para os fiéis, como Guadalupe Ortiz de Landázuri, a primeira 
fiel leiga do Opus Dei a ser beatificada, uma profissional de química 
que desenvolveu um amplo apostolado de amizade na Espanha, no 
México e na Itália. Mais recentemente, o pediatra guatemalteco 
Ernesto Cofiño, médico e pai de família que a Igreja declarou 
venerável em dezembro de 2023. Entre outras coisas, desenvolvendo 
um amplo trabalho de evangelização entre seus familiares, colegas e 
amigos. 

Ao mesmo tempo, a história do Opus Dei também tem sombras e 
erros, pois é constituída por seres humanos falíveis. As boas 
intenções não eliminam a possibilidade de erro, e isso deve ser aceito 
com humildade. Dói particularmente ouvir falar de pessoas que 
estiveram em contato com a prelazia e foram feridas por alguma falta 
de caridade ou de justiça, como em casos de falta de apoio 
emocional, erros nos processos de incorporação, negligência no 
acompanhamento de pessoas que deixaram o Opus Dei, etc. 
Devemos aprender com os erros e continuar melhorando, com a 
ajuda de Deus. 

155 



— O que permaneceu igual e o que mudou na Obra ao longo de todo 
esse tempo? 

— O que não mudou foi o núcleo imutável, a mensagem fundamental 
da santidade no meio do mundo. Ao mesmo tempo, o fundador, ciente 
da necessidade de manter intacto esse espírito, afirmou que as 
formas e os modos de agir mudariam com o tempo. Em cem anos, a 
sociedade e a Igreja evoluíram muito, e o Opus Dei também, pois faz 
parte da Igreja e da sociedade. Saber mudar – modelando qualquer 
mudança a partir do essencial – é um requisito para poder 
permanecer fiel a uma missão. Por diferentes razões, o quadro 
jurídico, alguns modos apostólicos e muitas outras coisas que podem 
não ser visíveis, mas são importantes, mudaram nos últimos anos. 
Por exemplo, houve insistência em uma separação clara entre 
governo e direção espiritual, foram adotadas medidas para garantir 
melhor e reforçar a plena liberdade e voluntariedade nos processos 
de incorporação, foram atualizadas as formas práticas de manifestar a 
exigência de viver a virtude da pobreza no meio do mundo, etc. 

— Quais foram os acontecimentos mais importantes no 
desenvolvimento institucional do Opus Dei e para onde ele se dirige 
no século XXI? 

— Eu diria que os marcos mais importantes são os menos visíveis: a 
graça de Deus que atua em milhares de pessoas, que 
afirmativamente respondem ao seguimento de Jesus Cristo no meio 
do mundo. Ou tantas histórias de arrependimento, de conversão, que 
ocorrem em pessoas da Obra e em outras que frequentam seus 
apostolados. 

No âmbito institucional, recordaria a canonização do Fundador, no dia 
6 de outubro de 2002. Diante da multidão reunida em Roma, São 
João Paulo II se referiu a Josemaria Escrivá como “o santo da vida 
quotidiana”. Essa expressão também serve de guia para o futuro do 
Opus Dei, sobre o qual se pergunta: o fundamental não são as 

156 



atividades, as estruturas ou os números, mas ajudar muitas pessoas – 
com a graça de Deus – a encontrar Deus na rua, na fábrica, no 
hospital, etc. ou, nas palavras do nosso fundador, “transformar a 
prosa diária em decassílabos, em poesia heroica”. 

— Em que fase se encontra a causa de canonização do 
Bem-aventurado Álvaro? Foram documentados novos milagres? 

— Após sua beatificação em 2014, chegaram à postulação muitas 
narrativas de favores extraordinários atribuídos à intercessão do 
Bem-aventurado Álvaro del Portillo. Um deles refere-se a um grave 
acidente automobilístico ocorrido no México, em 2015. Os médicos 
que acompanharam o caso consideraram extraordinária a 
recuperação de um traumatismo cranioencefálico grave sem sequelas 
neurológicas ou psicológicas. No final do ano passado, a investigação 
diocesana foi concluída e a documentação está agora sendo 
estudada pela Santa Sé. Outros casos também estão sendo 
examinados, entre eles um na Alemanha. Por outro lado, com 
frequência chegam outros favores mais comuns, relacionados à 
família, aos amigos, etc. Dom Álvaro era uma pessoa 
verdadeiramente próxima e é uma alegria ver que muitas famílias 
recorrem a ele pedindo a ajuda que se pede a um bom pai ou a um 
bom irmão. 

— Qual é a sua agenda de viagens para os próximos meses? 

— As viagens mais significativas foram as que fiz neste verão em 
parte da América do Sul: Chile, Peru, Equador e Colômbia. Trata-se 
de ajudar, incentivar e dar ideias às pessoas, mas também, ao mesmo 
tempo, aprender com os outros. Tenho muito presente algo que ouvi 
de São Josemaria: “Qualquer pessoa pode nos dizer coisas que nos 
enriquecem muito”. 

 

157 



The Pillar, Estados Unidos (18-XI-2024) 

— Um dos principais temas do atual Sínodo sobre a sinodalidade é o 
papel dos leigos na Igreja; que contribuição o Opus Dei poderia dar a 
essas reflexões, tendo em conta a centralidade dos leigos em sua 
mensagem, missão e espiritualidade? 

— O papel dos leigos na Igreja não é principalmente o de ocupar 
cargos em suas estruturas, que logicamente serão muito poucos em 
relação ao conjunto (alguns podem ser necessários). É um assunto 
que ressurgiu nas conversas sinodais e que está muito presente no 
carisma do Opus Dei: facilitar que cada fiel leigo – cada homem e 
mulher que recebeu o batismo – tome consciência da grandeza e da 
beleza de sua missão. Como aconteceu com os primeiros cristãos, 
cabe a eles, especialmente hoje, a tarefa de evangelizar o futuro, em 
união e comunhão com os pastores. 

A Igreja não é primordialmente um conjunto de templos ou estruturas, 
mas pessoas incorporadas a Cristo por meio do batismo. Um leigo ou 
uma leiga que leva Jesus Cristo em seu coração e em seu modo de 
vida será uma presença vibrante e aberta da Igreja em seus 
respectivos bairros e comunidades; entre seus parentes e amigos, 
entre crentes e não crentes, no mundo do esporte e do 
entretenimento; nas várias esferas profissionais, sociais, culturais, 
científicas, políticas e comerciais. 

Em sua exortação apostólica Gaudete et exsultate, o Papa Francisco 
fala da centralidade dos leigos quando nos convida a descobrir a 
“santidade da porta ao lado, daqueles que vivem perto de nós e são 
um reflexo da presença de Deus”. Desde seu início, a Obra tenta ir 
nessa direção: ela nos lembra que pessoas com virtudes e defeitos, 

158 

https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-entrevista-the-pillar-laicos-evangelizacion-secularismo/


como cada um de nós, podem se tornar uma mão estendida por Deus 
a muitas outras pessoas, mesmo àquelas que talvez nunca entrariam 
em uma igreja. 

Por isso, eu diria que um grande desafio é dedicar muito tempo e 
cuidado à formação e ao acompanhamento espiritual dos cristãos 
comuns, verdadeiros apóstolos em seu próprio ambiente. Essa é uma 
prioridade na vida cotidiana da Igreja que, graças a Deus, está 
presente em milhares de paróquias e iniciativas. 

— Por que essa identidade laical é tão essencial para o Opus Dei 
como instituição e como caminho espiritual? 

É essencial porque é o que Josemaria Escrivá entendeu que Deus lhe 
pedia: explicar, mostrar, descobrir, recordar... o chamado universal à 
santidade no meio do mundo e através das realidades cotidianas, 
como a vida familiar e o trabalho. O fundador iniciou sua atividade 
para impulsionar a Obra acompanhando estudantes e profissionais, 
bem como formando grupos, rezando e pedindo orações por eles. Ele 
também envolveu esses jovens em suas visitas aos pobres e doentes 
em Madri e organizou retiros espirituais e aulas de formação que, com 
o mesmo estilo, se espalharam por muitas culturas e nações, entre 
pessoas de todas as classes e origens. 

Cuidar e fazer frutificar esse carisma é o que o Senhor e a Igreja nos 
pedem: evangelização – como já disse – na família e no trabalho, em 
meio a uma sociedade que permanentemente apresenta grandes 
desafios como a guerra, a pobreza, a doença etc. São os fiéis comuns 
que vivem nessas realidades que podem, em primeiro lugar, dar 
testemunho de como Cristo se faz presente em suas vidas e como Ele 
é um impulso para a transformação pessoal e para a transformação 
de seu ambiente. Para isso, o Opus Dei, como instituição, oferece 
formação, acompanhamento e uma espiritualidade concreta, 
adaptada a mulheres e homens com famílias a cuidar, horários de 
trabalho exigentes, dificuldades econômicas, mudanças de residência 

159 



etc. Algumas pessoas, ao descobrir esse espírito, sentem um 
chamado vocacional para difundi-lo com suas vidas. 

— Em 1946, quando São Josemaria solicitou pela primeira vez a 
aprovação canônica do Opus Dei, foi-lhe dito que tinha chegado com 
um século de antecedência. Com a reforma canônica da Obra em 
andamento, o senhor acha que essas palavras ainda são 
verdadeiras? 

— Em 1946, o Opus Dei estava estabelecido em quatro países e sua 
mensagem era menos conhecida. Já então era formado por uma 
minoria de sacerdotes e uma grande maioria de homens e mulheres 
comuns. Naquela época, a pregação do fundador chocava, pois 
incentivava os leigos a buscarem a santidade no meio do mundo, a 
levar o Evangelho a todos os ambientes e profissões.... Sua 
mensagem parecia antecipatória, embora estivesse totalmente 
enraizada no Evangelho. Hoje, a Obra trabalha em mais de 70 nações 
e sua mensagem foi totalmente aceita e difundida pelo Concílio 
Vaticano II. Ao mesmo tempo, está claro que é difícil para a lei 
enquadrar novos fenômenos pastorais, e talvez o protagonismo que o 
Concílio quis dar aos leigos ainda tenha um longo caminho a 
percorrer. Além desse ponto, o que posso garantir é que a atual 
modificação dos estatutos solicitada pelo Santo Padre está sendo 
realizada justamente com o critério fundamental de se adequar ao 
carisma, que hoje, em muitos lugares, é mais compreendido e 
compartilhado. O direito, tão necessário, acompanha a vida, a 
mensagem encarnada, para dar apoio e continuidade à vida. 

— A Europa, os Estados Unidos e, em menor medida, a América 
Latina estão se secularizando rapidamente. O Opus Dei está presente 
em muitas das maiores e mais secularizadas cidades do mundo. O 
que o Opus Dei está fazendo para ser uma presença fiel da Igreja no 
meio dessas sociedades e para evangelizar nesses ambientes? 

160 



— Em 3 de março de 2017, fui recebido pela primeira vez em 
audiência pelo Papa Francisco. Naquela reunião, ele fez um pedido 
muito específico aos fiéis da Prelazia, quando nos encorajou a dar 
prioridade a uma periferia: as classes médias e o mundo profissional 
que estão longe de Deus. Sem deixar ninguém de fora, essa 
prioridade abre um panorama apostólico tão imenso quanto 
apaixonante, que se encaixa bem no próximo jubileu da esperança. 

O Opus Dei esforça-se por estar presente nesses ambientes 
secularizados, proporcionando uma formação integral através de 
iniciativas educativas ou assistenciais. No entanto, o mais importante 
não são essas iniciativas ou estruturas, mas as pessoas que fazem 
parte dele e as centenas de milhares que participam de seus 
apostolados: a amizade com Deus que cada membro da Obra procura 
viver interiormente e difundir em toda a rede de seus relacionamentos. 
É importante notar que, nos primeiros tempos da Igreja, a 
evangelização ocorreu em diferentes contextos: alguns com uma 
tradição profundamente religiosa – como vemos nos Evangelhos – e 
outros onde isso não acontecia. Essa realidade é uma luz que pode 
nos dar confiança, pois podemos aprender muito com a maneira como 
a Igreja vivia naquela época apostólica 

Em poucas palavras, e pensando nos dias de hoje, poderíamos dizer 
que o aspecto essencial da missão do Opus Dei é a amizade e a 
confidência com cada homem e mulher, usando as palavras de São 
Josemaria. Colaborar com a graça de Deus para ajudar pessoas e 
nações a encontrarem Cristo, pessoa a pessoa, um a um. Em todos 
os lugares, e especialmente onde há maior secularização, precisamos 
confiar ainda mais na ajuda de Deus e mostrar essa força por meio do 
próprio modo de vida e de iniciativas variadas. Todo cristão é 
chamado a tornar visível a atratividade da vida com Deus e em Deus; 
a Obra procura apoiar aqueles que vivem essa missão. 

161 



— Parece que o Opus Dei tem muitos “desafios abertos” incluindo a 
reforma dos estatutos, a situação de Torreciudad, vários artigos, livros 
e documentários em que antigos membros falam contra a Obra, e 
uma investigação judicial sobre as denúncias de 43 ex-numerárias 
auxiliares na Argentina. Este é o momento mais difícil da história do 
Opus Dei? Como o Opus Dei lida com as denúncias de antigos 
membros? 

— A Obra está se aproximando dos cem anos de história e este é um 
bom momento para olhar para as origens e fazer um balanço do 
caminho percorrido até agora. Esta é a melhor maneira de continuar 
aprendendo corrigir o que precisa ser corrigido, encontrar alegria no 
presente e planejar o futuro. 

Nesse contexto, os “desafios” que o senhor mencionou também são 
apelos para examinar cuidadosamente até que ponto refletimos bem a 
beleza desse carisma e, ao mesmo tempo, em que áreas pode ter 
prevalecido a falta de adaptabilidade para mudar questões não 
essenciais, que – como o próprio fundador disse – faz parte da vida 
de todo organismo vivo. 

Como mencionei anteriormente, o trabalho sobre os estatutos está 
progredindo bem e esperamos de todo o coração chegar a uma 
solução adequada para a diversidade de opiniões sobre Torreciudad, 
que está nas mãos da Santa Sé. 

Cada livro, artigo ou documentário a que você se refere pesa sobre 
nós na medida em que expressa uma dor ou frustração de alguém. 
Como o senhor compreenderá, trabalhamos para que não haja 
motivos para isso, porque desejamos que viver a vocação à Obra seja 
motivo de felicidade, como, graças a Deus, é para muitos milhares de 
pessoas. Mas sempre cometeremos erros, porque somos uma 
instituição formada por seres humanos. Naturalmente, queremos 
detectá-los a tempo e corrigi-los na medida do possível. 

162 



Ao mesmo tempo, as críticas, mesmo quando não correspondem à 
realidade, podem nos ajudar a descobrir aspectos em que podemos 
melhorar. Embora possam não ser agradáveis ou justas, às vezes 
podem tornar-se oportunidades de exame e momentos de 
amadurecimento interior. Em geral, é sempre importante encarar com 
serenidade e confiança o que precisa ser melhorado ou corrigido. 

Em relação às reivindicações que o senhor menciona na Argentina, foi 
criada uma comissão de escuta no país. Com a experiência adquirida, 
criamos um primeiro escritório de cura e resolução para resolver cada 
possível conflito. Tivemos a satisfação de chegar a acordos com 
várias pessoas e isso também facilitou oferecer um pedido de perdão 
pessoal e concreto. Além disso, a escuta ampla permitiu aliviar a dor 
de pessoas que pertenciam à instituição há algum tempo, ou que 
buscavam nela acompanhamento e ajuda, mas não haviam 
encontrado. Após esse trabalho, que está gerando processos de cura, 
procedimentos semelhantes estão sendo implementados em outros 
países. 

Amamos de todo o coração as pessoas que fizeram parte da Obra e 
que, por qualquer motivo, se desvincularam. Agradecemos 
sinceramente todo o bem que fizeram naquela época e que continuam 
a fazer agora. Além disso, temos grande respeito por cada uma delas, 
porque em sua decisão de entrar para o Opus Dei havia o desejo de 
entregar sua vida a Deus. Em inúmeras ocasiões, tive a oportunidade 
de pedir perdão àqueles que foram feridos, por alguma falta de 
caridade ou justiça, ou por qualquer outro motivo. Em muitas outras 
ocasiões, testemunhei sua gratidão pelo tempo passado na Obra e 
pelo acompanhamento recebido, o que os leva a continuar 
participando das atividades espirituais e formativas. No último ano, 
como tive a oportunidade de explicar em outra ocasião, quase todos 
os dias recebemos algum pedido de admissão no Opus Dei de 
pessoas que já fizeram parte da Obra: a vida mostra que a realidade 

163 



tem mais nuances do que poderíamos supor, segundo uma narrativa 
excessivamente dicotômica ou polarizada. 

— Em certos meios de comunicação, especialmente nos Estados 
Unidos, o Opus Dei é acusado de estar por trás de uma conspiração 
ultraconservadora para tornar Donald Trump presidente, entre outras 
coisas. O que o senhor tem a dizer sobre isso? 

— Não posso lhe dizer muito, porque é simplesmente uma fantasia. 
No Opus Dei não damos indicações, conselhos ou ordens de natureza 
política a ninguém: se alguém o fizesse todos nós nos rebelaríamos 
contra isso. É contrário ao nosso espírito. Há bons católicos que 
votam em partidos ou candidatos diferentes, de acordo com a sua 
sensibilidade. Não vou dizer, nem ninguém do Opus Dei vai dizer, em 
quem votar, quem apoiar ou que causa promover. Também seria 
inoportuno criar, mesmo indiretamente um clima nas atividades de 
formação que tomasse como certo que há apenas uma opção legítima 
para as pessoas no Opus Dei. Amar a liberdade significa amar o 
pluralismo. 

Nos meios de comunicação que menciona, existem hipóteses e 
teorias de conspiração, que mencionam pelo nome pessoas que, no 
entanto, não são membros do Opus Dei. Tenho certeza de que são 
muito bons católicos, mas [esses meios de comunicação] 
simplesmente manipulam a verdade para tentar envolver uma 
instituição da Igreja em questões políticas. 

Por outro lado, eu gostaria que houvesse uma melhor compreensão 
da liberdade dos leigos nas esferas política, social e cultural.... Em 
assuntos públicos, cada cristão tem a responsabilidade de formar sua 
consciência de acordo com a doutrina social da Igreja, de se informar 
sobre as propostas de candidatos ou partidos, de refletir sobre a 
melhor opção para o bem comum e de decidir livremente. Por isso, o 
trabalho de acompanhamento espiritual realizado pelo Opus Dei evita 
interferir em suas legítimas escolhas terrenas. O respeito à autonomia 

164 



dos leigos que participam da política (sejam ou não membros do Opus 
Dei) é fundamental: seus acertos e erros são responsabilidade deles, 
não da Igreja. Atribuir ao Opus Dei ou à Igreja como um todo as 
iniciativas culturais, políticas, econômicas ou sociais de seus fiéis é 
clericalismo. 

 

165 



Avvenire, Italia (26-VI-2025) 

1. No dia 26 de junho, há 50 anos, o fundador do Opus Dei, 
Josemaria Escrivá, concluía o seu caminho terreno. Qual é o 
ensinamento que hoje lhe parece mais atual? 

A mensagem de São Josemaria mantém hoje uma força especial: o 
chamamento universal à santidade no trabalho ao serviço da 
sociedade e na família, pequena igreja doméstica, como gostava de 
dizer São Paulo VI. Num mundo que tende a separar o sagrado do 
cotidiano, a sua proposta continua a ser radical e profundamente 
cristã: todo o trabalho, todo o compromisso familiar, cada pequena 
alegria ou sofrimento vividos com amor tornam-se ocasião de 
encontro com Deus. Este apelo à santificação do tempo presente, 
com realismo e esperança, é mais atual do que nunca. 

2. O recente Congresso geral, evento de grande importância para o 
Opus Dei, coincidiu com os dias em que a Igreja conheceu o novo 
Papa. Que reflexões lhe vieram desta coincidência de 
acontecimentos? 

Por um lado, houve a dor pela morte do Papa Francisco. Por outro, o 
sentimento de espera que nos uniu à toda a Igreja em oração e 
disponibilidade. A coincidência recordou-nos como a nossa identidade 
laical está profundamente enraizada na Igreja, nossa Mãe. A eleição 
de um novo Papa é sempre um momento de graça e 
responsabilidade, que chama cada um de nós a renovar a fidelidade a 
Cristo através do sucessor de Pedro. Fiquei impressionado com a 
alegria de tantas pessoas assim que avistaram a fumaça branca, uma 
hora antes de se saber a identidade do Papa; a festa de já ter um pai 
comum, quem quer que ele seja. 

166 



3. Poucos dias após a eleição do Papa, foi recebido em audiência. O 
que indica esta prontidão para poder dialogar diretamente com Leão 
XIV? 

Foi um gesto de paternidade, durante o qual o Papa manifestou a sua 
proximidade e o seu afeto, como verdadeiro pai comum na Igreja. O 
Santo Padre, entre outras coisas, pediu informações sobre o atual 
estudo dos Estatutos da Prelazia. Leão XIV ouviu com grande 
interesse as explicações. Depois fez referência às festividades 
marianas que coincidiam com o dia da sua eleição. Num clima familiar 
e de confiança, concedeu a sua bênção a mim e a Mons. Mariano 
Fazio (o vigário auxiliar do Opus Dei). Foi uma alegria para todas as 
pessoas do Opus Dei. 

4. As primeiras semanas com Leão XIV estão nos revelando um perfil 
humano e espiritual que a grande maioria da opinião pública não 
conhecia. O que mais o impressiona no Papa? 

Impressiona-me a sua profundidade interior, a sua serenidade e, por 
assim dizer, a sua naturalidade. Num tempo muitas vezes marcado 
pela pressa e pelo ruído, o Santo Padre parece guardar um silêncio 
cheio de Deus, que se reflete na sua forma de falar, ouvir e olhar: 
atitudes que muito o ajudam no seu desejo de unidade. Sente-se nele 
uma fé firme e vivida, capaz de gerar esperança, e um sentido de 
misericórdia para com cada pessoa, como também relatam muitos 
testemunhos de Chiclayo, a diocese do Peru onde foi bispo até que o 
Papa Francisco o chamou a residir em Roma. 

5. Que compromissos futuros surgiram para a Obra durante os 
trabalhos do Congresso? 

O Congresso respeitou o luto que afetou toda a Igreja com a morte do 
Papa Francisco. Por esse motivo, os trabalhos foram mais breves do 
que o previsto. Ainda assim, foram nomeados os membros do 
Conselho Geral e da Assessoria Central, tal como previsto nestes 

167 



congressos. E, além do próprio Congresso, houve um intercâmbio 
entre as pessoas vindas de todo o mundo para Roma sobre as 
reflexões oferecidas por todos os países onde a Obra está presente, 
graças às assembleias realizadas em 2024, que contaram com a 
participação atenta e, diria, entusiasta de milhares de pessoas. 

Dessas assembleias surgiu uma grande unidade de propósito no 
compromisso com a evangelização no mundo do trabalho e um 
verdadeiro amor pela Igreja. Entre as muitas sugestões recebidas de 
todos os países, falou-se muito do apostolado do “primeiro anúncio” 
cristão, cada vez mais necessário num mundo aparentemente mais 
secularizado, mas no qual se descobre uma grande sede de Deus. 
São Josemaria definia a Obra como uma “grande catequese” no meio 
do mundo da vida diária: pedimos a ele luzes para saber levá-la 
adiante com alegria e generosidade nas circunstâncias atuais 

Depois, os membros do Congresso também deram parecer favorável 
para que o prelado, com os seus novos conselhos, apresentasse à 
Santa Sé a proposta de Estatutos que considerasse mais oportuna, 
tendo em conta todas as sugestões já recebidas do Congresso de 
2023 e da consulta prévia a todos os membros do Opus Dei. E assim 
foi feito: uma vez eleito o Papa Leão, no passado dia 11 de junho, 
apresentei a proposta ao Dicastério para o Clero. O próximo passo 
está agora nas mãos das autoridades da Santa Sé. 

6. Em 2028 celebrarão os cem anos da fundação. Como o Opus Dei 
está mudando? 

A Obra está chamada a mudar, sendo fiel ao seu carisma. Mudam os 
contextos culturais e sociais, e mudam as pessoas (que são quem 
encarna a mensagem em cada época), mas a essência permanece: 
ajudar cada pessoa a descobrir que Deus a chama precisamente 
onde está. As mudanças que estamos vivendo – também no processo 
de revisão dos Estatutos – são um impulso para guardar o essencial. 

168 



Desejamos ser cada vez mais uma ajuda verdadeira, próxima e 
humilde para todos, na Igreja e na sociedade. 

7. O que a Obra está aprendendo com o processo de revisão dos 
Estatutos iniciado pelo Papa Francisco? 

A escuta, com espírito filial e verdadeira disponibilidade, caracterizou 
estes anos de trabalho, guardando o tesouro que nos deixou São 
Josemaria e olhando para o futuro. O Papa Francisco convidou-nos a 
um caminho de renovação, que também nos pede paciência e 
profundidade. Rever os Estatutos não é apenas um exercício jurídico, 
mas também espiritual: nos ajuda a nos perguntar o que realmente 
importa, o que melhor serve às pessoas e à missão. É uma 
oportunidade para viver mais profundamente a essência evangélica 
do carisma. 

8. Que encontra hoje um jovem no caminho de fé proposto pelo Opus 
Dei? 

A possibilidade de descobrir que a vida cotidiana, com os seus 
esforços e belezas, pode ser um caminho seguro que nos leva a 
Deus. Também encontra acompanhamento, um diálogo sincero na 
amizade, um clima familiar e uma proposta de santidade que não está 
reservada a poucos “heróis”, mas é para todos. Um convite, como 
dizia São Josemaria, a ser “cristãos cheios de otimismo e de garra, 
capazes de viver no mundo a sua aventura divina”, e assim fazer o 
bem e melhorar a sociedade que os rodeia. No meio das incertezas 
do nosso tempo, muitos jovens desejam autenticidade, e o Evangelho 
– vivido no cotidiano – responde profundamente a essa sede. 

 

169 



Die Tagespost, Alemanha (26-VI-2025) 

Passaram 50 anos desde o falecimento de São Josemaria Escrivá, 
fundador do Opus Dei. Para aqueles que tivemos a graça de viver em 
Roma - na sua própria casa - em 1975, este meio século parece muito 
breve. Vê-lo deixar este mundo de um dia para o outro — enquanto 
desenvolvia normalmente sua missão de pastor e fundador — 
aumentou o impacto de sua morte. Já então percebíamos que o 
“Padre”, como costumávamos chamá-lo familiarmente, era um apoio 
sólido na vida e na alegria de muitos católicos de seu tempo. 

A partir de um amor apaixonado por Cristo e de uma forte experiência 
do que significa ser filho de Deus, além da instituição que fundou, ele 
redescobriu e pregou durante toda a sua vida algumas mensagens 
hoje amplamente difundidas na Igreja e na sociedade: a busca da 
santidade – o encontro com Cristo – nas circunstâncias comuns do 
trabalho, da família e das relações sociais, a amizade pessoal como 
caminho de convivência e evangelização, o valor da liberdade e do 
pluralismo, o protagonismo do laicato na missão da Igreja e na 
vivificação da sociedade contemporânea, entre outras. 

Ao avaliar o tempo decorrido, é fácil reparar nas muitas iniciativas 
educativas e sociais em favor de todo tipo de pessoas que, 
impulsionadas por seus ensinamentos, se materializaram em todo o 
mundo. No entanto, eu diria que o efeito mais transcendente do 
exemplo e da mensagem de São Josemaria é que ele inspirou 
centenas de milhares de pessoas a se aproximarem de Cristo através 
das atividades comuns e correntes de cada dia. Reconhece-se nisso 
uma sintonia com o que o Papa Francisco qualificou como os “santos 
da porta ao lado”, que exercem uma profunda influência ao seu redor, 

170 

https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20240622/trabajamos-clima-dialogo-confianza-santa-sede-propio-iglesia_206825.html


muitas vezes sem chamar a atenção: com a naturalidade daqueles 
que estão perto de Deus e irradiam seu amor com generosidade. 

Pelas mãos dos papas 

Em nosso tempo, o carisma que São Josemaria recebeu de Deus 
continua se multiplicando em histórias de vida, atitudes, gestos, 
iniciativas. Para aprofundar o núcleo de sua mensagem a serviço da 
Igreja, utilizarei como fio condutor algumas considerações feitas pelos 
últimos papas. Em primeiro lugar, o então Patriarca de Veneza, depois 
João Paulo I, assinalava: “Escrivá, com o Evangelho, dizia 
constantemente: Cristo não quer de nós apenas um pouco de 
bondade, mas muita bondade. Mas quer que a consigamos não 
através de ações extraordinárias, mas com ações comuns” (Il 
Gazzettino di Venezia, 25/07/1978). 

Desde que São Josemaria começou a difundir sua mensagem em 
1928, ele afirmava que, para encontrar Cristo e evangelizar o mundo, 
não era necessário mudar de lugar, de profissão ou de ambiente, nem 
realizar ações extraordinárias, mas colocar o amor de Deus nas ações 
cotidianas. Trata-se, acima de tudo, de uma transformação interior em 
Cristo, que envolve todo o coração, que enche toda a alma (Mt 22, 37; 
Lc 10, 27). Como ele gostava de repetir: “na linha do horizonte, meus 
filhos, parecem unir-se o céu e a terra. Mas não: onde de verdade se 
juntam é no coração, quando se vive santamente a vida diária…” 
(Entrevistas, n. 116). Em continuidade com essa ideia, o que é preciso 
para trilhar esse caminho – nos animava – “não é uma vida cômoda, 
mas um coração enamorado” (Sulco, n. 795). 

Por sua vez, São João Paulo II definiu Josemaria Escrivá, no dia de 
sua canonização, como o “santo do cotidiano”. Em outra ocasião, 
acrescentava que ele havia recordado ao mundo contemporâneo “o 
valor cristão que o trabalho profissional pode adquirir, nas 
circunstâncias cotidianas de cada um” (14/10/1993). 

171 



Um ideal de serviço, um heroísmo possível 

Em um mundo sofisticado, em que a interconexão digital e a 
inteligência artificial impõem anonimamente suas regras no âmbito 
profissional — como destaca um documento recente da Conferência 
Episcopal alemã —, a mensagem de São Josemaria nos lembra que 
esse trabalho é um meio de união com Deus e de ajuda ao próximo, 
como um lugar onde convergem a caridade e a justiça. Longe da 
lógica do sucesso, o ideal cristão do trabalho se expressa no serviço 
aos outros, esse é o melhor parâmetro do exercício profissional de um 
cristão. 

Durante uma missa de ação de graças pela beatificação, o então 
cardeal Ratzinger (posteriormente Bento XVI) afirmou que “Josemaria 
Escrivá agiu como um despertador, clamando: (...) a santidade não 
consiste em certos heroísmos impossíveis de imitar, mas tem mil 
formas e pode se tornar realidade em qualquer lugar e profissão” 
(19/05/1992). Santificar as circunstâncias comuns não significa que os 
defeitos pessoais desaparecerão ou que tudo na vida correrá bem; 
São Josemaria dizia com frequência que ele desempenhava o papel 
de filho pródigo muitas vezes ao dia. Isso também faz parte do dia a 
dia: enfrentar as limitações pessoais e confiar na misericórdia de 
Deus, evitando que o pecado nos encerre em nós mesmos. 

O serviço ao próximo através do próprio ofício se manifesta em um 
personagem habitualmente despercebido da parábola do bom 
samaritano: o estalajadeiro. Sua tarefa fica em segundo plano diante 
do gesto impressionante do viajante caridoso. O estalajadeiro apenas 
age com profissionalismo. E, no entanto, sua contribuição é 
fundamental. Ele nos lembra que o exercício de qualquer tarefa 
profissional é um serviço àqueles que padecem necessidades e que 
todo trabalho honesto contém, se aprendermos a descobri-la, uma 
dimensão de caridade. 

172 



Um dom recebido projetado para o futuro 

Na bula Ad charisma tuendum, o Papa Francisco lembrava que “o 
dom do Espírito recebido por São Josemaria” impulsiona a realizar “a 
tarefa de difundir o chamado à santidade no mundo, através da 
santificação do trabalho e dos compromissos familiares e sociais”. 
Trata-se de uma mensagem projetada para o futuro e universal: para 
todas as pessoas, em qualquer lugar e tempo. Todos podemos ser 
amigos de Deus, porque “a Trindade enamorou-se do homem” (É 
Cristo que passa, n. 84). E a partir dessa amizade “contribuiremos 
para a paz, para a colaboração entre os homens, para a justiça, para 
evitar a guerra, para evitar o isolamento, para evitar o egoísmo 
nacional e os egoísmos pessoais: porque todos perceberão que 
fazem parte de toda a grande família humana. (...) Assim 
contribuiremos para eliminar essa angústia, esse temor por um futuro 
de rancores fratricidas, e para confirmar nas almas e na sociedade a 
paz e a concórdia: a tolerância, a compreensão, o relacionamento, o 
amor” (Carta n. 3, n. 38a). 

Cinquenta anos após seu falecimento, a mensagem de São 
Josemaria está viva em nossos corações e nos convida a servir a 
Deus, à Igreja e à sociedade. Que saibamos guardar esta mensagem, 
encarná-la com alegria e colocá-la ao serviço das necessidades dos 
nossos contemporâneos. Com o Papa Leão XIV, nós, cristãos, 
desejamos construir “uma Igreja fundada no amor de Deus e sinal de 
unidade, uma Igreja missionária, que abre os braços ao mundo, que 
anuncia a Palavra, que se deixa questionar pela história e que se 
torna fermento de concórdia para a humanidade”. 

 

173 



El Mundo, Espaha (26-VI-2025) 

Há um mês e meio, naquela tarde histórica da primavera romana, o 
recém-eleito Papa Leão XIV transformou a saudação de Cristo 
ressuscitado nas suas primeiras palavras como pontífice, dirigidas ao 
mundo inteiro da varanda da Praça de São Pedro: “Que a paz esteja 
com vocês!”. E, mais adiante, completou: “Gostaria que esta 
saudação fosse transmitida a todas as famílias, a todos os povos, a 
toda a Terra”. 

A proposta do Papa indica uma trajetória: da paz nos corações à paz 
em toda a terra. Entre tantas coisas que poderia ter dito, escolheu um 
anúncio de paz. Entretanto, as manchetes dos jornais continuam a 
espelhar diariamente a inquietante falta de paz do nosso tempo. Falta 
paz nas grandes manchetes e entre as grandes potências, mas 
também nas pequenas mensagens do cotidiano: entre familiares, 
vizinhos, amigos, colegas. Falta paz também nas consciências, onde 
muitas vezes reinam o medo, a dúvida, a ansiedade, a preocupação. 

Perante este panorama, o desejo de paz apresenta-se, na melhor das 
hipóteses, como uma utopia; e, na pior, como uma abdicação dos 
ideais pelos quais deveríamos lutar. Contudo, os cristãos sabem que 
Cristo é a nossa paz (cf. Ef 2, 14) e que a paz que desejamos é um 
dom de Deus, que precisamos aprender a acolher e a transmitir. 

Hoje, ao completar cinquenta anos do falecimento de São Josemaria 
Escrivá – fundador do Opus Dei –, vem à memória uma das suas 
expressões mais recordadas: o convite a sermos “semeadores de paz 
e de alegria”.  

174 

https://opusdei.org/es-es/article/articulo-prelado-el-mundo-san-josemaria/


Pode parecer uma frase bonita, mas pouco realista; no entanto, é o 
testemunho de quem viveu na pele uma guerra civil e as 
consequências devastadoras de uma guerra mundial. Nesse contexto 
dramático, São Josemaria procurou ser ponte, não trincheira; união, 
não divisão. As suas convicções de sacerdote e de cristão 
levavam-no a viver “de braços abertos para acolher todos: os da 
direita, os da esquerda, os da frente, os de trás, todos, todos, todos!”. 
De braços abertos, como Cristo na cruz, que implorou o perdão para 
os seus algozes e impulsionou na história – como Bento XVI gostava 
de dizer –a “revolução do amor”. 

Assim, quando a violência parece ter a última palavra, quando a 
agressão surge como a única alternativa, aparece a oportunidade de 
desafiar a lógica terrena e levantar o olhar para o exemplo de Cristo. 
“Cristo vai à nossa frente – afirmava Leão XIV no seu primeiro 
discurso, minutos após ser eleito Papa –. O mundo precisa da sua luz. 
A humanidade precisa d’Ele como a ponte para ser alcançada por 
Deus e seu amor”. A paz é um dom de Deus que devemos pedir 
unidos. 

Além disso, todos podemos contribuir para edificar a paz nos 
corações e nas relações, normalmente com pequenos gestos de 
pacificação: em nossa casa, no bairro, no local de trabalho. Por sua 
vez, a paz precisa de assentar numa justiça vivificada pelo amor. 
Quem se sabe filho de Deus descobre “irmãos” nos outros, como 
aconselhava São Josemaria: “Cada um de nós renasceu em Cristo, 
para ser uma nova criatura, um filho de Deus: todos somos irmãos, e 
temos de comportar-nos fraternalmente!” (Sulco, n. 317). 

O anseio universal de paz é também uma urgência cada vez mais 
visível. Não basta lamentar a violência; todos, cristãos ou não, somos 
chamados a cultivar, a partir do nosso lugar, um ecossistema de paz: 
quem tem paz, transmite-a com a sua presença, com a sua forma de 
reagir perante as pessoas e os acontecimentos. Esta tarefa começa 

175 



nas pequenas coisas: na linguagem que usamos, nas nossas 
conversas, nos gestos cotidianos em casa, no trabalho, na 
universidade ou no espaço digital. Há alguns dias Leão XIV fazia esta 
reflexão: “A paz não é uma utopia: é um caminho humilde, feito de 
gestos cotidianos, que entrelaça paciência e coragem, escuta e ação” 
(17/06/2025). 

Neste sentido, quando São João Paulo II canonizou São Josemaria 
em 2002, chamou-lhe o “santo da vida cotidiana”. Esse título exprime 
o coração da sua mensagem: Deus encontra-se no cotidiano, e 
também aí se constrói a paz. Habitualmente, não se trata de realizar 
feitos heróicos, mas de construir vínculos através da paciência, da 
amabilidade, do perdão. As guerras da vida cotidiana não começam 
com bombas, mas com palavras duras, pequenos desprezos, gestos 
de egoísmo ou indiferença, que vão escalando. 

Comentando a bem-aventurança – a alegria – dos que “trabalham 
pela paz” (Mt 5, 9), o Papa Leão convidava os representantes dos 
meios de comunicação a considerar que “a forma como comunicamos 
adquire uma importância fundamental; temos de dizer ‘não’ à guerra 
das palavras e das imagens” (12/05/2025) 

Por isso, o primeiro terreno onde lançar a semente da paz é o nosso 
próprio coração. Alcançar a paz interior é um desafio particular nestes 
tempos de ansiedades e medos. Com palavras de São Josemaria: 
“não há paz em muitos corações que tentam em vão compensar a 
intranquilidade da alma com o bulício contínuo, com a pequena 
satisfação de bens que não saciam” (É Cristo que passa, n. 73). 

As palavras do apóstolo São Tiago, que exprimem essa tensão entre 
o bem e o mal que carregamos na nossa natureza humana, têm hoje 
uma atualidade impressionante: “Onde há ciúmes e rivalidades, aí 
reinam a desordem e todo o tipo de más ações. Mas a sabedoria que 
vem do alto é, antes de tudo, pura, depois pacífica, indulgente, 
conciliadora” (Tg 3, 16-18). 

176 



Da paz interior nasce a paz ao nosso redor. Percebemos isso em nós 
mesmos e, de modo especial, agradecemos quando surge na nossa 
vida um artífice da paz: essas pessoas que são portadoras de luz, que 
tecem unidade e concórdia – sintonia dos corações –, que abrem 
horizontes e contagiam alegria. Evocando o Papa Francisco, são 
esses “santos da porta ao lado” que constroem a paz da porta ao 
nosso lado. Essas pessoas inspiram-nos com o seu exemplo de 
pedagogos da paz. 

Muitas vezes, a contribuição que podemos dar para a paz ao nosso 
redor passa por desenvolver uma atitude de compreensão para com 
os outros. “A caridade, mais do que em dar, está em compreender” – 
ensinava São Josemaria. “O espírito de compreensão é expressão da 
caridade cristã do bom filho de Deus: porque o Senhor quer que 
estejamos presentes em todos os caminhos retos da terra, para 
espalhar a semente da fraternidade - não a do joio -, da desculpa, do 
perdão, da caridade, da paz” (É Cristo que passa, n. 124). 

Recordar hoje São Josemaria é também renovar esse compromisso 
de trabalhar pela paz, sendo “irmãos de todas as criaturas e 
semeadores de paz e alegria”. A “paz desarmada e desarmante” de 
Cristo ressuscitado, anunciada por Leão XIV no seu primeiro discurso, 
bem pode inspirar o nosso dia a dia, não como um ideal abstrato, mas 
como uma atitude concreta: uma forma de estar no mundo que gere 
reconciliação, esperança e unidade. 

177 


	MONS. FERNANDO OCÁRIZ 
	 
	 
	SELEÇÃO DE TEXTOS 
	2024-2025 
	 
	MEDITAÇÕES 
	HOMILÍAS 
	CARTAS E MENSAGENS 
	DISCURSOS E AULAS 
	ARTIGOS E ENTREVISTAS 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	​© 2026 Fundación Studium 
	Índice 
	MEDITAÇÕES 
	 
	Por ocasião da solenidade da Imaculada Conceição (8/12/2024) 
	Por ocasião da festa de São José(19/03/2025) 
	Esperança nos céus 
	Renovar nossa entrega 


	HOMILÍAS 
	Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2024) 
	Na festa de São Josemaria (26-VI-2024) 
	Filiação Divina 
	Santificação do trabalho 

	Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2025) 
	Na festa de SãoJosemaría (26-VI-2025) 
	Preencher o coração 
	Apostolado e filiação divina 
	Herança de São Josemaria 


	CARTAS E MENSAGENS 
	Carta sobre a obediência (10-II-2024)  
	Obedecer a Deus 
	Vontade divina e mediação humana 
	Obediência e liberdade 
	Obediência e confiança 
	Obediência e fecundidade apostólica 
	A obediência inteligente de São José 
	A obediência de Maria 

	Unidos na oração pela pronta recuperação do Papa (19-II-2025) 
	Carta sobre a alegría (10-III-2025) 
	A alegria da fé 
	Alegres na esperança (Rm 12,12) 
	A alegria do coração enamorado 

	Mensagem pelo falecimento do papa Francisco​(21-IV-2025) 
	Mensagem para participar do luto e dos ritos fúnebres​ do papa Francisco (21-IV-2025)  
	Mensagem por ocasião da eleição do Papa León XIV​(8-V-2025) 

	DISCURSOS E AULAS 
	Aula sobre a disponibilidade e o celibato no Opus Dei, (20/01/2024) 
	Uma paternidade sem limites 

	Sobre Vitalização Cristã  das instituições Educativas (26-VII-2024)  
	Introdução 
	Identidade cristã pessoal 
	Identidade Cristã Institucional 
	Excelência Profissional 
	Primazia da Pessoa 
	A presença institucional da Igreja 
	Harmonia entre Fé e Razão 
	A Liberdade 
	A autoridade como serviço 
	A colegialidade 
	A justiça 
	A Dimensão Pública da Identidade Cristã 

	Aula sobre a esperança (novembro de 2024) 
	O que é a esperança? 
	O fundamento da esperança 
	A certeza de que Deus está empenhado 
	A segurança do impossível 
	Onde está tua esperança? 
	Paz, oração, alegria 

	Conferência “Eucaristia e sacerdócio” no centenário da ordenação sacerdotal de São Josemaria (27-III-2025) 
	Sacerdócio para a Eucaristia 
	Eucaristia e santificação do sacerdote 
	Eucaristia e caridade pastoral 
	Conclusão 

	Conferência “Santificar o trabalho, transformar o mundo: uma liderança com sentido cristão” (30 de junho de 2025) 
	Realidade e valor humano do trabalho 
	O valor sobrenatural: a santificação do trabalho 
	A relevância peculiar do trabalho de gestão 


	ARTIGOS E ENTREVISTAS 
	El Debate, Espanha (22-VI-2024) 
	Avvenire, Italia (26-VI-2024)  
	El Mercurio, Chile (28-VII-2024) 
	Semana, Colômbia (17-IX-2024) 
	El 9 Nou, Espanha (24-IX-2024) 
	The Pillar, Estados Unidos (18-XI-2024) 
	Avvenire, Italia (26-VI-2025) 
	Die Tagespost, Alemanha (26-VI-2025) 
	Pelas mãos dos papas 
	Um ideal de serviço, um heroísmo possível 
	Um dom recebido projetado para o futuro 

	El Mundo, Espaha (26-VI-2025) 


