MONS. FERNANDO OCARIZ

SELECAO DE TEXTOS
2024-2025

MEDITACOES
HOMILIAS
CARTAS E MENSAGENS
DISCURSOS E AULAS
ARTIGOS E ENTREVISTAS






© 2026 Fundacion Studium



indice

MEDITACOES

1. Por ocasidao da solenidade da Imaculada Conceicdo (8-X11-2024) 6

2. Por ocasiao da festa de Sao José (19-111-2025) 11
HOMILIAS

3. Na festa do Bem-aventurado Alvaro (11-V-2024) 19
4. Na festa de Sao Josemaria (26-VI-2024) 22
5. Na festa do Bem-aventurado Alvaro (11-V-2025) 25
6. Na festa de Sao Josemaria (26-VI1-2025) 28

CARTAS E MENSAGENS

7. Carta sobre a obediéncia (10-11-2024) 32
8. Unidos na oracgédo pela pronta recuperacgdo do Papa (19-11-2025) 49
9. Carta sobre a alegria (10-111-2025) 50
10. Mensagem pelo falecimento do Papa Francisco (21-1V-2025) 56

11. Mensagem para participar do luto e dos ritos funebres pelo Papa
Francisco (21-1V-2025) 57

12. Mensagem por ocasido da eleicdo do Papa Leao XIV (8 de maio
de 2025) 58



DISCURSOS E AULAS

13. Aula sobre disponibilidade e o celibato no Opus Dei (20-1-2024)61

14.

15.
16.

17.

Sobre a Vitalizagao Crista das instituicdes Educativas (26 de julho

de 2024)
Aula sobre a esperanga (novembro de 2024)

Conferéncia “Eucaristia e sacerdocio” no centenario
ordenacéao sacerdotal de Sao Josemaria (27-111-2025)

Conferéncia “Santificar o trabalho, transformar o mundo :
lideranga com sentido cristdo” (30-VI-2025)

ARTIGOS E ENTREVISTAS

18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.
25.
26.

El Debate, Espanha (22-VI-2024)
Avvenire, ltalia (26-VI1-2024)

El Mercurio, Chile (28-VII-2024)
Semana, Colombia (17-1X-2024)

El 9 Nou, Espanha (24-1X-2024)

The Pillar, Estados Unidos (18-XI-2024)
Avvenire, Italia (26-VI-2025)

Die Tagespost, Alemanha (26-VI-2025)
El Mundo, Espafia (26-VI-2025)

68
80

da
92

uma

108

122
127
132
140
144
149
156
160
164



MEDITACOES



Por ocasiao da solenidade da Imaculada Conceicao
(8/12/2024)

Igreja prelaticia de Santa Maria da Paz, Roma

A solenidade de hoje, Imaculada Concei¢gao, comega com palavras de
grande alegria que agora fazemos nossas neste tempo de oracgao,
desejando que sejam verdadeiramente auténticas: “Exulto de alegria
no Senhor e minha alma regozija-se em meu Deus; ele me vestiu com
as vestes da salvagao, envolveu-me com o manto da justica e
adornou-me como uma noiva como suas joias’ (Is 61,10). Estas
palavras do Antigo Testamento, aplicadas profeticamente a Virgem
Santissima, nos ajudam a nos unirmos a alegria de nossa Mae. E
queremos, Senhor, que esta alegria ndo seja algo superficial, uma
simples recordacédo de algo que ja conhecemos, mas que tenha um
grande impacto em nosso dia, que nos alegre profundamente.

A primeira leitura da Missa, do livro do Génesis, nos lembra da
promessa de redencéo feita a Adao e Eva depois de sua queda. Essa
promessa de redencao se refere, é claro, a Cristo, mas também a
Santa Maria, com ele e nele: “Porei inimizade entre ti e a mulher, entre
a tua descendéncia e a dela”, diz o Senhor a serpente. “Esta te ferira
a cabeca e tu Ihe feriras o calcanhar” (Gn 3, 15). Anuncia-se também
uma luta, pois o deménio ndo se conformara, atacara, ferira no
calcanhar, mas sua cabecga sera esmagada. Hoje, Senhor, queremos
especialmente em nossa oragado sentir-nos filhos da Virgem
Santissima, essa nova Eva, Mae dos viventes e nossa Méae: filhos de
tua Mae, irmaos teus, portanto. Tantas vezes, todos os dias, de uma
forma ou de outra, n6s a contemplamos, rezamos a ela e nos



dirigimos a ela. Queremos fazé-lo hoje com uma fé especial, com uma
fé maior no Senhor que nos da Maria como Mae continuamente, como
onipoténcia suplicante, como meio seguro de por ao nosso alcance a
forca de Deus com o tom materno de Maria, com seu carinho de Mae.

Conhecemos de cor o Evangelho da Missa de hoje, mas o Evangelho
€ sempre palavra de Deus, palavra eficaz, penetrante e queremos
deixar-nos penetrar mais uma vez por ele. “No sexto més, o anjo
Gabriel foi enviado por Deus a uma cidade da Galileia, chamada
Nazaré, a uma virgem, prometida em casamento a um homem
chamado José. Ele era descendente de Davi e 0 nome da Virgem era
Maria. O anjo entrou onde ela estava e disse: "Alegra-te, cheia de
graca, o Senhor esta contigo!"” (Lc 1, 26-28). Rezamos estas palavras
tantas vezes todos os dias: “Ave, gratia plena’. O anjo a principio nao
a chama de Maria, mas |lhe da como nome proprio sua condi¢cao de
cheia de graca. Chama-a assim, cheia de graca, o que de acordo com
os especialistas significa algo como totalmente transformada pela
graca.

“Fiat mihi secundum verbum tuum” (Lc 1, 36). A Virgem responde com
estas palavras, que dizemos todos os dias, a proposta do anjo.
Queremos repeti-las hoje, Mae nossa, com a conviccao de que tudo o
que Deus quer para ndés é para nosso bem, mesmo que, as vezes,
nao o entendamos. Tenhamos a alegria e a seguranca de estar
sempre nas maos de Deus, protegidos por ele, guiados por sua
providéncia. Nada em nossa vida € acaso: atras de tudo esta sempre
a vontade do Senhor, que quer o melhor para noés.

“O Mae, Mae! Com essa tua palavra — ‘fiat — nos tornaste irmaos de
Deus e herdeiros da sua gldria. - Bendita sejas! (Caminho, n. 512). Ao
dizermos “faga-se” nas coisas de cada dia, tanto nas grandes quanto
nas pequenas, nos tornamos cada vez mais irmaos de Deus,
herdeiros de sua gloria, com uma graga que nos chega precisamente
por meio da mediacdo materna de Maria.

Na segunda leitura, S&do Paulo escreve: “Bendito seja Deus, Pai de
nosso Senhor Jesus Cristo. Ele nos abengoou com toda a béncao do
seu Espirito em virtude de nossa unidao com Cristo, no céu. Em Cristo,
ele nos escolheu, antes da fundacdao do mundo, para que sejamos



santos e irrepreensiveis sob o seu olhar, no amor” (Ef 1,3). Fomos
escolhidos para também sermos imaculados. Evidentemente, fomos
concebidos com o pecado original, mas, pelo batismo voltamos a
nascer sem mancha, imaculados. Depois, por nossa fragilidade,
vamos nos manchando. Ainda assim, sempre temos o remédio para
voltar a ser imaculados por sua graca, pela forgca dos sacramentos,
pela confissdo, pela eucaristia, pela oracido pela qual o Senhor
sempre nos acolhe. Este € um motivo de grande esperanca na vida
espiritual e no trabalho apostdlico. Por mais que notemos as
dificuldades externas ou internas, pessoais ou do ambiente, podemos
nos sentir imaculados, apesar de nossas manchas, porque Deus nos
purifica constantemente cada vez que recorremos a Ele.

O Senhor nos escolheu antes da criacdo do mundo. Nossa vocacéao, o
plano de Deus para nos, € tdo eterno quanto o proprio Deus: Ele ja
pensou em cada um de nds para que féssemos santos e sem mancha
em sua presenca. E, como recorda Sao Paulo, escolheu-nos em
Cristo. Estas palavras sdo também importantes, porque toda a nossa
vida € um viver em Cristo: tem que ser, queremos que seja um viver
em Cristo. Nosso Padre nos dizia tantas vezes que temos que ir
procurando sempre a unido com o Senhor para permanecermos
firmes: diante das dificuldades, diante do trabalho, diante dos nossos
proprios defeitos. Para estar firmes, para ndo nos desalentar, para
sentir a seguranca na chamada que recebemos de Deus, procuremos
a uniao com Jesus Cristo. E € precisamente Maria que nos guia rumo
a Ele, que nos ajuda a nos identificarmos com ele a todo momento, de
modo que possamos ser aquele ijpse Christus que nosso Padre
pregava.

A ideia do alter Christus € mais ou menos compreensivel e comum.
Porém, esse ipse Christus, enormemente original, mas enormemente
profundo, € certamente muito mais: nao se trata apenas de nos
identificarmos com Ele por meio da imitagao, mas de vivermos nele,
de sermos Ele de alguma forma, sem deixarmos de ser nés mesmos.
E o grande mistério de nossa filiacdo divina, de nossa participacéo na
vida de Deus, que Cristo nos deu no Espirito Santo, para que sejamos
santos e sem mancha, imaculados em sua presenca. Hoje
especialmente, ao ouvir novamente esta palavra, “imaculados”, nosso

8



olhar vai para a Santissima Virgem, para que ela nos ajude, para que
nos paregamos com ela também nisto, ser imaculados.

E preciso de fato ter audacia para pretender ser imaculados.
Podemos, porém, sé-lo cada vez que nos levantamos, cada vez que
nos purificamos. Devemos, por isso, muito agradecimento ao Senhor
pela peniténcia, pela confissdo, por seu amor e sua misericoérdia, que
nos perdoa, que nos levanta deste modo visivel, no sacramento e
sempre que nos levantamos nés com a alma para lhe pedir perdao.

Santos, imaculados..., em sua presenca: a presenca de Deus € outro
grande tema de nossa vida, algo que deve caracterizar nosso
caminhar por este mundo. Viver na presenca de Deus: isso € ter vida
sobrenatural. Vem-nos logo a memoria esse outro ponto de Caminho:
“Tem presenca de Deus e teras vida sobrenatural” (Caminho, n. 278).
A presenca de Deus e a vida sobrenatural sdo duas coisas muito
unidas, porque nao se trata de uma presencga de Deus qualquer, e sim
de um ato de fé profundo no qual “Deus nobiscum”, e entdo: “quis
contra nos?” (Rm 8,31). E quem melhor, gquem com mais profundidade
e mais verdade do que a Virgem Maria pode dizer “Deus nobiscum”.
Vamos, pois, pedir-lhe agora: Mae nossa Imaculada, ajuda-nos a ter
fé na presenca do Senhor em cada um de nds. Que esta realidade
nos encha de serenidade e alegria, pois Ele nos da a graca para
afastarmos o medo e a tristeza.

Ele nos escolheu em Cristo, antes da criagdo do mundo, para que
féssemos santos e sem mancha, em sua presenca... pelo amor. O
amor: sabemos bem que a santidade ¢é a plenitude da caridade, que é
também a plenitude da forca do Espirito Santo em nossas almas; e &
dai que deve sair sempre a forca para o trabalho, para a obra
apostolica, para toda nossa vida. A santidade como plenitude da
caridade deve, especialmente, levar-nos a unidade. Como diziam
conhecidas palavras de Sao Cipriano, ja tdo antigas: “A caridade é
vinculo de fraternidade, fundamento de paz, vigor e firmeza de
unidade; € maior do que a fé e a esperanca, sobrepuja as obras boas
e 0s martirios, e, sendo eterna, sempre permanecera conosco nos
reinos celestiais” (S&o Cipriano, De bono patientiae, n.15: PL 4, 631
C).



O laco que une os irmaos: e esse amor, essa caridade, € inseparavel
do amor a Deus. De certa forma é a mesma coisa, embora em
direcbes diferentes, € a mesma virtude. O laco que une os irmaos: as
maes se alegram quando veem os irmaos, seus filhos, unidos, que se
amam, que se ajudam, que andam juntos. Podemos pensar que a
Virgem Maria se alegra quando nos vé unidos, quando vé que nos
amamos. E, ao mesmo tempo, ela nos proporciona esta realidade de
estarmos unidos, de vivermos a fraternidade, esta fraternidade que,
por sua propria natureza, visa sempre um transbordar em zelo
apostalico.

Que a Virgem Santissima, Mae, nos conceda o ar de familia, € o que
pedimos. Que ela nos proteja também no sentido de que a Obra seja,
como nosso Padre queria, uma pequena familia, mesmo que esteja
estendida por todo o mundo. Recordareis que nosso Padre dizia que,
mesmo estando espalhados pelo mundo, podemos ser uma pequena
familia, precisamente pelo amor, pelo carinho, pela unidade. O Senhor
nos concede isso pela Virgem, pela Mae, pois € a Mae que da
unidade.

A auséncia total de pecado em Maria a levou ao desejo de servir. A
primeira coisa em que pensa depois do fiat, quando o préprio Deus
encarnado esta em suas entranhas, € ir visitar Isabel O anjo havia dito
que ela estava esperando um filho. E como Nossa Senhora sabe que
Isabel € idosa, compreende que ela precisara de ajuda. Ajude-nos,
Mae nossa, a ter a atitude que leva a descobrir as necessidades dos
outros, manifestagcdo imediata de teu ser Imaculada.

10



Por ocasido da festa de Sao José(19/03/2025)

Igreja prelaticia de Santa Maria da Paz, Roma

Hoje, na festa de Sao José, a liturgia nos oferece varios textos, como
€ habitual. A segunda leitura, em particular, da Carta de S&o Paulo
aos Romanos, aplica a Sdo José a figura de Abrado, aquele que,
esperando contra toda esperancga, acreditou que se tornaria pai de
muitos povos, e isso lhe foi creditado como justiga (cf. Rm 4,16-22).
Trata-se da conexdo entre a fé e a esperangca que hoje somos
convidados a contemplar também na vida de Sao José: uma fé unida
a uma esperanca firme que nasce da confianga no poder, no amor e
nos planos de Deus, mesmo quando esses planos excedem
completamente nossa capacidade de compreendé-los.

Em Sao José vemos um homem que acredita, que confia, que acolhe
com fé o imenso mistério da encarnacido. Vemos que aceita um plano
que rompe os planos humanos mais naturais, inclusive aqueles que
certamente havia concebido em seu coragao. Vemos que parte para o
Egito quase sem preparacao, confiando apenas na palavra de Deus.
E o vemos sempre assim: obediente, silencioso, fiel. De um modo
especial, o contemplamos ao lado de Nossa Senhora, anos mais
tarde, quando o Menino fica no Templo e ambos recebem de Jesus
uma resposta que é verdadeiramente desconcertante. J& meditamos
muitas vezes sobre isso: apesar de quem eles eram, Nossa Senhora
e Sao José nao compreenderam totalmente o Senhor. O préprio
Evangelho nos diz isso. E, no entanto, essa fé os impelia a aceitar
sempre a vontade de Deus, a querer o que Deus quer. Era uma fé

11



viva, operante, inteligente. Uma fé que agia pela caridade. Uma fé que
também se manifestava como raiz de uma obediéncia pronta,
delicada e total aos planos de Deus.

A prépria fé ja € uma forma de obediéncia: € a obediéncia da fé, a
entrega da inteligéncia e do coracao a Deus. Por isso, hoje podemos
pedir ao Senhor, pela intercessdo de Sdo José, unido a Santissima
Virgem, que nos conceda uma fé assim tao grande. Uma fé que nos
faca viver convencidos do seu amor, porque esse €, no fundo, o
grande tema da nossa fé: acreditar no seu amor fiel e eterno.

Esse amor que nos leva a aceitar os seus planos e exigéncias,
mesmo quando ndo os compreendemos totalmente. Hoje, Senhor,
pedimos especialmente a fé de Sdo José. E um pedido ousado,
sabemos disso. Mas, pelo menos, desejamos nos aproximar dessa fé,
e que ela nos conduza também a uma grande esperanca. Que
saibamos esperar contra toda a esperanca, como Abrado, como Sao
José. Concretamente, a esperanca da santidade. A esperanca de
cumprir a Vossa vontade, Senhor, apesar da experiéncia da nossa
fraqueza. Que essa esperancga esteja enraizada numa fé renovada,
maior, colocada ndo nas nossas forcas, mas no Vosso poder e no
Vosso amor por nés. E a partir dai, que possamos viver abertos a
Vossa vontade, abertos com docilidade, com humildade, com
confianca. Abertos, em suma, a obedecer com alegria o seu plano de
amor.

Com uma obediéncia livre, com grande liberdade de espirito e um
coracao que acolhe o que Vos desejais, Senhor. Dessa forma, nao
hesitaremos em obedecer com alegria. Mesmo quando os Vossos
planos nos parecerem dificeis, humanamente incompreensiveis, como
aconteceu a Sao José. Em certa ocasido, o Papa Francisco dizia que
“‘José ndo hesitou em obedecer, sem se questionar sobre as
dificuldades que encontraria. E ele levantou-se de noite, tomou o

12



menino e sua mae e partiu para o Egito” (Patris Corde, n. 3): um plano
verdadeiramente surpreendente... e, no entanto, José nao hesitou.

Hoje, por intercessdo de Sao José, pedimos que saibamos obedecer
sem hesitar. Que seja ndo apenas de forma externa ou por dever, mas
com liberdade interior. Que obedegamos porque queremos de
verdade, porque assumimos como nosso o que foi pedido e porque
acreditamos, com fé firme, que o que o Senhor nos pede é sempre o
melhor para ndés, fruto do seu amor fiel.

Esperanga nos céus

Nosso Padre nos dizia que éramos a sua esperanca, pois a Obra esta
em nossas maos, e temos certeza de que, la do Céu, ele continua nos
ajudando, continua nos impulsionando. Queremos viver com essa
esperanca que, como escreve Sao Paulo aos colossenses, esta nos
céus (cf. Cl 1,5). Nao em nossas forgas, ndo em nossas capacidades,
mas em VOs, Senhor, em Vosso amor, em Vossa fidelidade.
Confiamos que nao nos deixais sozinhos, que sempre poderemos
contar com Vossa ajuda e que seremos fiéis... se quisermos sé-lo.
Senhor, hoje renovamos esse desejo: queremos ser fiéis. E sabemos
que, se quisermos, seremos, pois sua graca nunca nos faltara. Por
iSSO podemos viver com seguranga, com uma esperanga certa, nao
baseada em nossas for¢cas, mas no poder de Deus, em seu amor.
Uma esperanga que € também seguranga. E isso pedimos hoje,
Senhor: que vocé nos conceda, como a nosso Padre, a seguranca do
impossivel. Porque o impossivel que queremos viver e alcancgar e,
antes de tudo, a nossa propria santidade.

Diante da experiéncia de nossa propria fraqueza, temos que estar
convencidos de que a santidade nao € uma utopia. Nao é uma meta
inatingivel nem um ideal abstrato. A santidade € o chamado de Deus
para cada um de néds. E o seu plano para a nossa vida. E Ele, que nos
chama, nos da também todos os meios necessarios para a alcancar,

13



toda a forca, mesmo em meio as nossas fragilidades. Esta € a certeza
do impossivel: acreditar que, com Deus, podemos nos tornar santos.

Lembremos as palavras de nosso Padre, que descrevia Sdo José
como o homem do sorriso permanente e do encolhimento de ombros.
Nao se tratava de um gesto de indiferenca, mas de abandono
confiante: aconteca o que acontecer, contamos com a ajuda de Deus.
Por isso, também queremos viver com um sorriso permanente diante
das dificuldades, com essa esperanca que € fonte de alegria. A
esperanca crista de que fala Sao Paulo: “Alegres na esperang¢a” (Rom
12,12). Uma esperanca depositada no Senhor, ndo em nossas
proprias forcas. Porque a esperanga nasce da fé e esta
inseparavelmente unida a ela.

O Evangelho fala pouco de Sao José. Mostra-nos a sua fé, a sua
docilidade aos planos de Deus. E podemos imaginar, sem medo de
errar, como ele se relacionaria com o Senhor, com quanto amor
cuidaria de Jesus em sua infancia. Também queremos tratar Cristo
assim: com todo o carinho de que somos capazes. E sabemos que
nos relacionamos com Ele e o amamos também quando nos
relacionamos com os outros e os amamos. Por isso, hoje Vos
pedimos, Senhor, que com a fé e a esperanca aumente também em
nos a caridade. Que saibamos amar verdadeiramente, com um amor
que se traduza em espirito de servico, em uma disposicao habitual de
pensar nos outros, de tornar sua vida mais agradavel, de rezar por
eles, de considerar como nosso tudo o que os afeta.

Renovar nossa entrega

A fé de Sao José é uma fé que se traduz em fidelidade. O Evangelho
de hoje resume assim: “José fez o que o anjo do Senhor |lhe havia
mandado” (Mt 1,24). Uma fé que se converte em obediéncia, em
docilidade, em uma fidelidade perseverante. E & isso que queremos
renovar hoje, Senhor: nossa entrega. Que essa renovagao nao seja
apenas uma lembranga, mas um ato real. Que nossa entrega seja

14



verdadeiramente nova hoje. Que a oferecamos com amor renovado,
com o desejo sincero de sermos fiéis a Vés, como Séo José: sempre,
em tudo, com alegria.

E como podemos renovar a nossa entrega? Em primeiro lugar,
convencidos de que é possivel torna-la nova. Que é possivel nao
viver por inércia, mas com um nunc coepi, um “agora comecgo”.
Renovar a entrega € renovar o amor, é renovar a luta e, com isso,
também a fé e a esperanca. Porque podemos renovar a convicgao de
que o Senhor quer que fagcamos a Obra e nos da os meios para isso.
Ele nos da a graca para sermos santos, para sermos muito eficazes
em nosso dia a dia, na nossa vida, nas pequenas coisas, que se
tornam grandes quando sao vividas por amor. A fidelidade se renova,
e essa renovacao € fidelidade a vocacéao; portanto, € fidelidade a
Jesus Cristo, porque nisso consiste tudo.

Nao lutamos apenas para ser fiéis a uma ideia — embora isso também
aconteca —, mas principalmente para ser fiéis a uma pessoa, a Jesus
Cristo. Queremos ser fiéis a Vos, Senhor. E hoje desejamos renovar
especialmente essa fidelidade. Isso implica ser fiéis ao caminho, a
vocagao recebida. No entanto, essa fidelidade nado se dirige a
conceitos abstratos, mas ao Senhor. Por isso, queremos fazer nossas
as palavras de Sao Paulo aos romanos: “Quer vivamos, quer
morramos, pertencemos ao Senhor” (Rom 14,8-9). Queremos que
tudo o que € nosso seja de Deus: nosso trabalho, nosso descanso,
nossas diversdoes, nossas ilusbes, nossas dores e NnOSsSoS
sofrimentos... tudo. Porque tudo pode ser do Senhor. E porque o
Senhor quer que tudo seja seu, ja que somos seus, € queremos ser
ipse Christus, o proprio Cristo.

E somos fiéis, e seremos cada vez mais, se renovarmos nossa
entrega com a gracga de Deus, que nunca nos falta nem faltara. Toda a
forca para cumprir este desejo sincero de fidelidade renovada esta,
logicamente, onde deve estar: no préprio Senhor. Por isso, na

15



Eucaristia, nesse momento central de cada dia, em que vivemos uma
unido intima e real com Cristo — uma identificagao fisica com o
Senhor —, é ai que encontramos toda a nossa forca. E ai também
que vivemos aquele /te ad loseph, “Va até José”.

Hoje podemos pedir a Sdo José que nos ajude a ser almas
eucaristicas, que nos ensine a ficar bem dentro do sacrario, para
encontrarmos ali a for¢ca para sermos fiéis. A forga diaria para renovar
nossa fidelidade, dia apds dia. Para que nossa renovacgao seja, de
fato, renovar a fidelidade.

E, logicamente, para nos, ser fiéis ao Senhor é ser fiéis ao que Ele
quer de nos: ser fiéis ao espirito da Obra e, portanto, também fiéis ao
nosso Padre. Hoje, naturalmente, € um dia para té-lo também muito
presente. Talvez nos venha a memdria o conselho que Paulo VI deu a
Dom Alvaro, quando ele comecou sua missdo como Padre: “Sempre
que tiver que resolver um assunto, coloque-se na presenca de Deus e
pergunte-se: nesta situagcdo, o que meu fundador faria?” (Cronica
1976, p. 282). Dom Alvaro comentou com simplicidade que isso era
exatamente o que havia ficado claro para ele desde o inicio: fazer as
coisas como nosso Padre faria.

Hoje, festa de Sao José, podemos recordar também aquelas palavras
de Sao Josemaria, numa de suas homilias: “O nome José significa em
hebreu Deus acrescentara. A vida santa dos que cumprem a sua
vontade, Deus acrescenta dimensdes inesperadas: o que a torna
importante, o que da valor a tudo - o divino” (E Cristo que passa, n.
40). Nas coisas mais simples — em nosso trabalho, em nossa oracao
— tocamos o mundo inteiro, alcangamos horizontes imensos. A
grandeza das nossas obras vem do Senhor. Ele nos concede essa
grandeza. E quando colocamos em Vossas méaos, Senhor, até mesmo
a menor coisa, ela alcanca os confins do mundo, todas as regides,
todas as tarefas. Mesmo nas tarefas que nos parecem — e
humanamente talvez sejam — pequenas, limitadas no tempo, Vés,

16



Senhor, podeis fazé-las chegar aos confins mais remotos, as almas
mais proximas e mais distantes. Fiéis..., vale a pena. Hoje também é
um dia para cantar interiormente esse “Fiéis, vale a pena”.

Ao renovarmos nossa fidelidade, percebemos que vale a pena. Vale a
pena mesmo quando essa pena € o cansaco do trabalho, a tarefa que
custa, o aspecto que nao compreendemos. Vale a pena, sim, vale a
pena. E como nosso Padre, ao ouvir aquela cancéao, repetia baixinho
esse “vale a pena”, como expressao de uma experiéncia viva: tinha
valido a pena tanto esforco, tanto trabalho, tanto sacrificio, para levar
a Obra adiante. Pedimos, Senhor, pela intercessdo de Sao José, que
figue mais profundamente gravada em nés esta ideia tao simples e
tdo verdadeira de que vale a pena. Tudo o que temos que fazer,
trabalhar, até mesmo sofrer, para levar adiante a Obra, vale a pena.
Ja temos experiéncia de que € assim, e desejamos que essa
experiéncia se torne mais constante, mais profunda e, portanto,
também mais alegre.

Sao Joseé, nosso pai e senhor, padroeiro da Igreja universal... Hoje é
também uma ocasido para rezar pelo Papa, recordando S&o José
como padroeiro de toda a Igreja. E terminamos, como € Iégico, unindo
nossa oracao a Jesus, Maria e José. Nosso Padre contava que, ao
acordar pela manha, a primeira coisa que via era um quadro dessa
trindade da terra: a Santissima Virgem com o Menino e Sdo José. Nos
também queremos que esse despertar diario — nao apenas fisico,
mas também o despertar de nossa consciéncia diante do trabalho,
diante das circunstancias — seja, de alguma forma, um olhar para
essa trindade da terra, que nos conduz diretamente a Trindade do
céu.

17



HOMILIAS



Na festa do Bem-aventurado Alvaro (11-V-2024)

Basilica de Santo Eugénio, Roma

Este é o administrador fiel e prudente que o Senhor colocou a frente
dos seus servos (cf. Lc 12,42). Podemos aplicar estas palavras da
antifona de entrada ao Bem-aventurado Alvaro, que dedicou a sua
vida a ser, primeiramente, um apoio firme e, depois, o sucessor de
S&o Josemaria a frente do Opus Dei. Ele foi um filho leal da Igreja.
Como escreveu o Papa Francisco por ocasidao de sua beatificagao,
“destacava-se especialmente o seu amor a Igreja, esposa de Cristo, a
qual serviu com um coracao despojado de interesses mundanos,
longe da discordia, acolhedor para com todos e buscando sempre o
lado positivo nos demais, o0 que une, o que constroi. Nunca uma
queixa ou critica, nem sequer nos momentos especialmente dificeis,
quando, como aprendeu de Sdo Josemaria, respondia sempre com a
oragao, o perdao, a compreensdo, a caridade sincera” (Carta ao
prelado do Opus Dei por ocasido da beatificacdo de Alvaro del
Portillo, 16/06/2014). Podemos nos perguntar agora: tenho essa
mesma atitude habitualmente na minha vida cotidiana, diante das
dificuldades e dos problemas?

Um homem fiel e prudente: assim era o Bem-aventurado Alvaro!
Recorramos a sua intercessao para que o Senhor nos torne fiéis e
prudentes. Pedimos-lhe prudéncia para sermos, em todos os
momentos, fiéis ao Evangelho diante das circunstancias mutaveis do
tempo e do lugar, muitas vezes complicadas. E a fidelidade, ndo para
apoiar uma ideia, mas para seguir uma Pessoa: Jesus Cristo, Nosso

19



Senhor, que abre horizontes sempre novos na vida de cada um de
nos.

A liturgia da Palavra da celebracdo de hoje nos apresenta a figura do
Bom Pastor. No Evangelho de S&o Joao, a figura do pastor € algo
muito concreto: “Eu sou o Bom Pastor [...], eu dou minha vida pelas
ovelhas” (Jo 10,11.15). E, de fato, Jesus da verdadeiramente a vida
pelas suas ovelhas, vai em busca daquela que se desviou e a conduz
a aguas tranquilas, como repete o salmo responsorial (cf. SI 22). Amar
as pessoas que lhe foram confiadas, da mesma forma que Cristo as
ama, € uma das caracteristicas fundamentais de um bom pastor. Foi
assim que Dom Alvaro viveu ao longo de toda a sua existéncia: com
sua atitude acolhedora, compreensiva e cheia de paz; de uma paz e
alegria que nao perdia nem mesmo diante das dificuldades e dos
problemas.

Como dizia Sdo Josemaria, a alegria crista tem “raizes em forma de
cruz” (E Cristo que passa, n. 43); é alegria “no Senhor” (cf. Fl 4,4): a
alegria que Jesus nos conquistou na Cruz, e que é capaz nao so6 de
se manter, mas até de crescer diante das dificuldades e dos
sofrimentos com a for¢ca da fé, da esperanca e do amor. Na primeira
leitura, ouvimos as palavras de S&do Paulo: “Alegro-me de tudo que ja
sofri por vos e procuro completar na minha prépria carne o que falta
das tribulacées de Cristo, em solidariedade com o seu corpo, isto é, a
Igreja” (Col 1, 24). Constatamos isso na vida de Dom Alvaro, bom
pastor de suas filhas e filhos, que soube transmitir sua alegria aos
outros. Com a graca de Deus, também nds podemos unir com alegria
a Cruz de Cristo tudo o que neste momento nos faz sofrer mais.

Sim, essa alegria no Senhor ndo s6 permanece, mas cresce com as
dificuldades e os sofrimentos, se a forca da fé, da esperanca e do
amor atua na alma. A vida de Dom Alvaro ndo esteve isenta de
contrariedades. “Estariamos no caminho errado — observou
recentemente o Papa Francisco — se pensassemos que 0s santos

20



sdo excecOes da humanidade: uma espécie de circulo restrito de
campedes que vivem além dos limites da nossa espécie” (Audiéncia,
13/03/2024). Dom Alvaro soube apoiar-se, em primeiro lugar, na graca
de Deus, de modo que Deus era o centro de sua vida. Seu exemplo,
como o de todos os santos, nos ensina que quem é fiel a vocagao que
o Senhor Ihe deu se realiza plenamente e experimenta assim, ja nesta
terra, uma felicidade que é a antecamara da felicidade do céu.

Neste més de maio, recorramos especialmente a Nossa Mae Santa
Maria, para que nos ajude a crescer na prudente fidelidade de saber e
querer dar a vida pelos outros, dia apos dia, com tanta alegria.

Assim seja.

21



Na festa de Sdo Josemaria (26-VI-2024)

Basilica de Santo Eugénio, Roma

Na festa de hoje, e considerando as leituras da Missa, podemos
considerar dois aspectos da vida de Sdo Josemaria que nos mostram
como era a sua relacdo com Deus: a filiacdo divina e a santificacdo do
trabalho.

Filiacdo Divina

“Nao recebestes um espirito de escravos, para recairdes no medo’,
afirma S&o Paulo numa das leituras que acabamos de ler, “mas
recebestes um espirito de filhos adotivos, no qual todos nds
clamamos: Aba — 6 Pai!” (Rm 8,15). Pelo Batismo somos filhos de
Deus em Cristo, e isto supde uma nova maneira de olhar para Deus,
marcada pelo amor, a confianca e a simplicidade, que sio as atitudes
proprias de um filho com seu pai.

Saber que temos um Pai que nos ama infinitamente, nos permite ter
uma vida alegre e plena, e também nos leva a iluminar todas as areas
da nossa existéncia, a partir desse amor, confianga e simplicidade,
mesmo em meio as dificuldades ou quando vivenciamos nosSsos
defeitos com mais forca. Deus nos ama por quem somos — seus filhos
— e nao pelo que fazemos, pelas nossas realizacbes. E ao mesmo
tempo, Ele ndo deixa de nos amar quando erramos. Como nos lembra
o Papa: Deus “abraga-nos sempre, sempre, sempre, depois das
nossas quedas, ajudando-nos a levantar e ficar de pé” (Discurso, 26

22



de janeiro de 2019). Nossa vida € um retorno continuo a casa do Pai,
como o filho prédigo, sabendo que Ele nos espera de bragos abertos.

Por isso, ndo ha nada mais contrario a nossa condicdo de filhos de
Deus do que o medo. “Um filho de Deus — dizia Sdo Josemaria — nao
tem medo da vida nem medo da morte, porque o fundamento da sua
vida espiritual é o sentido da filiagdo divina: Deus é meu Pai — pensa —
e € o Autor de todo o bem, é toda a Bondade” (Forja, n. 987).

Isto ndo significa que ndo sejamos afetados pelos golpes que
recebemos ou pelos obstaculos que encontramos na vida. Quando
surge um problema familiar, uma doenca ou um contratempo
financeiro, € normal que, especialmente no inicio, sintamos uma certa
vertigem. Algo semelhante pode acontecer conosco quando
contemplamos a situagdo do mundo. Como n&o recordar na nossa
oragao, entre tantas necessidades, a guerra entre a Ucrénia e a
Russia ou a dificil situacdo na Terra Santa?

A fragilidade que sentimos em nossas vidas e a instabilidade da paz
no mundo podem ser, ao mesmo tempo, uma ajuda para nossa
fortaleza, se nos movem a refugiar-nos no amor que nunca falha,
naquela rocha que € muito mais sdélida do que as realidades terrenas
podem nos oferecer. “Refugia-te na filiacdo divina: Deus € teu Pai
amantissimo. Esta € a tua seguranca, o ancoradouro onde lancgar a
ancora, acontega o que acontecer na superficie deste mar da vida. E
encontraras alegria, fortaleza, otimismo... vitoria!” (Via Sacra, VII
estacéao, n. 2).

Santificagéo do trabalho

Na primeira leitura lembramos outra passagem que nos fala do plano
de Deus para o mundo. Esta passagem € a que conta como Deus
criou o homem e “colocou-o no jardim de Eden, para o cultivar e
guardar’ (Gn 2,15). E bonito poder considerar novamente que o
trabalho — que ocupa boa parte do nosso tempo — é algo maravilhoso.

23



As vezes, parece nos arrastar — porque ndo gostamos de uma tarefa,
ou porque ela se complica, ou porque estamos simplesmente
cansados. No entanto, o texto do Génesis nos lembra que o trabalho
nao € uma consequéncia do pecado original: desde sua origem, o
homem tem a honra de participar da constru¢cado de um mundo melhor
por meio do seu trabalho. O proprio Cristo passou a maior parte de
sua vida desempenhando um oficio. Esses anos de trabalho também
contribuiram para nossa redencao. Assim, Jesus nos mostra que
qualquer tarefa pode conter um valor mais profundo do que aparece
humanamente.

Sao Josemaria costumava repetir que a grandeza do trabalho
depende do amor com que é feito. Um amor que se manifesta na
atencao aos detalhes, na vontade de servir aos outros, no sorriso para
todos, no profissionalismo com que realizamos nossas tarefas... E
tudo isso com o desejo principal de dar gloria a Deus e de servir aos
outros, que também sao filhos do mesmo Deus. “Por isso, 0 homem
nao se deve limitar a fazer coisas, a construir objetos — comentava
Sao Josemaria -. O trabalho nasce do amor, manifesta o amor,
orienta-se para o amor. Reconhecemos Deus ndo apenas no
espetaculo da natureza, mas também na experiéncia do nosso proprio
trabalho, do nosso esforco. O trabalho €, assim, oracdo, acao de
gragas, porque nos sabemos colocados na terra por Deus, amados
por Ele, herdeiros de suas promessas” (E Cristo que passa, n. 48).

Recorramos a intercessao maternal de Santa Maria, pedindo-lhe que
nos ajude a saber e sentir que somos sempre os filhos prediletos de
Deus e a encontrar o seu Filho em nosso trabalho feito por amor.

Assim seja.

24



Na festa do Bem-aventurado Alvaro (11-V-2025)

Basilica de Santo Eugénio, Roma

“‘Eu mesmo vou procurar minhas ovelhas e tomar conta delas. Como

o pastor toma conta do rebanho, assim vou cuidar de minhas ovelhas”
(Ez 34, 11). Ouvimos estas palavras do profeta Ezequiel na primeira
leitura, que se aplicam bem ao Bem-aventurado Alvaro del Portillo,
cuja festa hoje celebramos no aniversario da sua Primeira Comunhao.
Ele foi um pastor que, nas palavras de Sao Joao Paulo Il, se destacou
pela sua fidelidade a Sé de Pedro.

Na oracdo coleta, pedimos ao Senhor que nos ajude a gastar-nos
humildemente na “missédo salvifica da lIgreja”, tal como o fez o
Bem-aventurado Alvaro. Hoje, quando a Igreja acaba de acolher um
novo sucessor de Pedro, o Papa Ledo XlV, renovamos também a
nossa adesao filial — efetiva e afetiva, como sempre procuramos viver
— ao Santo Padre, rezando por ele e pelas suas intencgdes.

“O amor ao Romano Pontifice — recordava Sao Josemaria — ha de ser
em nds uma formosa paixdo, porque nele vemos a Cristo” (Sao
Josemaria, Amar a Igreja, p. 41). O fundador do Opus Dei transmitiu
esta formosa paixdo ao Bem-aventurado Alvaro e aos seus filhos, que
todos os dias rezam pelo Papa, pedindo a Deus que o guarde, anime,
faca feliz, e que lhe dé seguranca e fortaleza nas tempestades que,
por vezes, a barca de Pedro tem de enfrentar.

No Evangelho, Jesus menciona uma caracteristica propria do bom
pastor: é alguém que “da a vida pelas suas ovelhas” (Jo 10, 11). D.

25


https://opusdei.org/es/article/homilia-fernando-ocariz-fiesta-beato-alvaro-portillo-2025/

Alvaro deu a vida pela Obra, sabendo que assim servia a Igreja, pois
a unica razao de ser do Opus Dei tem sido e sera sempre “servir a
Igreja, como Ela quer ser servida” (Sdo Josemaria, Carta 8, n. 1).

Como descreveu o Papa Francisco, D. Alvaro exerceu esse servico
‘com um coracdo despojado de interesses mundanos, longe da
discérdia, acolhedor para com todos e buscando sempre o lado
positivo nos demais, 0 que une, o que constréi. Nunca uma queixa ou
critica, nem sequer nos momentos especialmente dificeis” (Francisco,
Carta por ocasifo da beatificacdo de D. Alvaro). Nés também somos
chamados a viver assim. Cada um no seu lugar: em casa, no trabalho,
entre os amigos... Todos esses ambitos estido unidos pelo desejo de
servir o Senhor e as pessoas que estdo a nossa volta. Como
recordava o proprio D. Alvaro, “o melhor servico” que podemos
prestar a Igreja é “o esforgo por sermos santos” (Bem-aventurado
Alvaro, Carta, 30/09/1975, n. 62). Quando procuramos santificar o
trabalho bem feito, com o desejo de dar gloria a Deus e aproximar as
almas de Cristo, estamos servindo a Igreja como ela quer ser servida.

Os santos experimentaram em primeira mao a frase que repetimos no
Salmo responsorial: a quem tem Deus como pastor, nada falta (cf. Sl
22, 1). Quem decide seguir o Senhor sabe que Ele o guiara em todos
os momentos. Neste sentido, a fidelidade de D. Alvaro n3o foi fruto da
inércia, mas do desejo de dizer que sim a Deus em cada
circunstancia, pois sentia que nao havia maior alegria do que viver
unicamente para o Senhor e, com Ele, servir os outros. Entendia a
fidelidade como um compromisso de amor, e o0 amor a Deus era o
sentido ultimo da sua liberdade. Podemos perguntar-nos se o que
inspira cada uma das nossas agdes é também o amor ao Senhor.

Ter Deus como pastor ndo significa que Ele nos poupe as dificuldades
da vida. Mas, como também diz o salmista: “mesmo que eu passe
pelo vale tenebroso, nenhum mal eu temerei. Estais comigo com
bastdo e com cajado, eles me dao a seguranca” (S| 22,4). Nessas

26


https://opusdei.org/pt-br/article/27-setembro-carta-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/27-setembro-carta-do-papa-francisco/

circunstancias, Deus nunca deixa de estar ao nosso lado. “Se
contassemos apenas com as nossas pobres forgas — dizia D. Alvaro —
teriamos motivo para considerar este ideal como uma utopia
irrealizavel: nao somos super-homens, nem estamos acima das
limitagcbes humanas. Mas — se quisermos — a fortaleza de Deus atua
através da nossa fraqueza” (Bem-aventurado Alvaro, Homilia,
07/09/1991).

A nossa Mae, Maria, € modelo de fidelidade a Deus. Pedimos-lhe
para sabermos seguir o exemplo de vida do Bem-aventurado Alvaro,
e colocamos nas suas maos a nossa oracao filial pelo Papa Ledo XIV.

27



Na festa de SdoJosemaria (26-VI-2025)

Basilica de Santo Eugénio, Roma

Acabamos de ouvir no Evangelho que “ Jesus estava na margem do
lago de Genesaré. A multiddao apertava-se ao seu redor para ouvir a
palavra de Deus” (Lc 5,1). Estavam a beira do lago, e Cristo decidiu
subir a uma barca e afastar-se um pouco da terra firme. O Senhor
conhecia perfeitamente o coracdo daquelas pessoas; sabia que todas,
de uma forma ou de outra, precisavam de seus ensinamentos para
iluminar suas vidas.

Preencher o coragao

Sao0 Josemaria, ao meditar sobre este trecho, comentava que o que
aconteceu ha dois mil anos continua acontecendo sempre: todos
“andam desejosos de ouvir a palavra de Deus, embora o dissimulem
exteriormente”; todos, embora muitas vezes ndo tenham palavras
nem forcas para expressar esse desejo, “sentem fome de saciar sua
inquietagdo com os ensinamentos do Senhor” (Amigos de Deus, n.
260 e ss.). Esta sede de infinito manifesta-se de muitas maneiras,
embora nem todas as formas de sacia-la deixem o coracdo satisfeito.
Talvez tenhamos a experiéncia de ter perdido tempo aspirando a uma
felicidade construida apenas sobre bens materiais, sucesso ou
conforto. Sabemos, porém, que s6 Deus da sentido a todas as
realidades e satisfaz os desejos do nosso coragao.

InUmeras pessoas, ao descobrirem a vida crista, encontraram a
alegria mais profunda. Também por isso, a cena que o Evangelho nos

28


https://opusdei.org/es/article/homilia-prelado-fiesta-san-josemaria-sed-de-dios/

narra nao pertence apenas ao passado. Todos nds carregamos na
alma desejos profundos que sé o Senhor pode saciar. Podemos pedir
a Deus que nos torne capazes de reconhecer as saudades do seu
rosto, esses sinais da sede de Cristo também nos outros. E que
saibamos transmitir sua verdadeira imagem aqueles que nos rodeiam:
a imagem desse Cristo que se afasta um pouco da margem para que
todos, mesmo os mais distantes, possam vé-lo e ouvi-lo.

Apostolado e filiagdo divina

No final desta passagem do Evangelho, Jesus convida Pedro, Tiago e
Jodo a segui-lo. E impressionante pensar que, apenas alguns anos
depois, seu zelo apostélico levou a Boa Nova a muitos lugares
importantes da época, incluindo a prépria Roma. Os primeiros
cristdos, apesar de sofrerem perseguicdes e incompreensdes, sabiam
que o mundo lhes pertencia. “Este é o espirito missionario que deve
nos animar’, comenta o papa Leao Xl|V, “sem nos fecharmos no nosso
pequeno grupo nem nos sentirmos superiores ao mundo; somos
chamados a oferecer a todos o amor de Deus, para que se realize
aquela unidade que n&o anula as diferencas, mas valoriza a historia
pessoal de cada um e a cultura social e religiosa de cada povo” (Leao
XIV, Homilia, 18/05/2025).

Sao Paulo, na segunda leitura, expressa com clareza a convicgao que
enchia de confianga os primeiros cristaos: “E, se somos filhos, somos
também herdeiros” (Rom 8,17). De fato, este mundo ¢é parte de nossa
heranca. Na primeira leitura, diz-se que Deus colocou o homem no
mundo “para o cultivar e guardar” (Gn 2,15). Este mundo é nosso: é o
nosso lar e a nossa tarefa.

Por isso, sabendo que somos filhos de Deus, ndo podemos caminhar
por esta vida como estrangeiros em terra alheia, nem percorrer as
nossas ruas com a atitude de quem pisa territorio desconhecido. O
mundo é nosso, porque € do nosso Pai Deus. Somos chamados a

29



amar este mundo, n&o outro mundo hipotético em que talvez
pensemos que estariamos mais a vontade. Ao nosso lado, talvez
tenhamos pessoas que nos sao de certa forma desconhecidas,
porque nao conseguimos dar-lhes a atengao que merecem. Esse
pode ser o primeiro ambito em que podemos voltar a dirigir-nos a
essas pessoas como Jesus faria.

Heranca de Sao Josemaria

Quando S&o Josemaria convidava a amar o0 mundo
apaixonadamente, costumava advertir contra aquela mistica do
“tomara” que condiciona o terreno que quer evangelizar, pensando:
“Tomara que as coisas fossem diferentes”. Podemos pedir ao Senhor
que nos dé a capacidade de nos entusiasmarmos com a missao que
nos confiou, com o interesse de um filho que trabalha nas tarefas de
sua propria casa junto com seus irmaos.

Hoje, voltando o nosso olhar especialmente para Sdo Josemaria,
podemos seguir o seu exemplo de fé e audacia para se langcar em
empreendimentos que pareciam impossiveis, em uma €poca que, em
muitos aspectos, era muito mais complicada e dificil do que a nossa.
Deixemo-nos contagiar por essa confianga, que nos leva a amar este
mundo que recebemos em heranca e a procurar preencher o anseio
de Cristo em tantas pessoas com quem nos encontramos.

Para isso, como para tudo, apoiamo-nos muito especialmente na
mediagao de nossa Mae Santa Maria, que vela com amor e paciéncia
materna pela felicidade de todos os seus filhos.

Assim seja.

30



CARTAS E MENSAGENS



Carta sobre a obediéncia (10-11-2024)

Queridissimos, que Jesus guarde as minhas filhas e os meus filhos!

1. Ha alguns anos, escrevi-lhes uma carta dedicada a liberdade. Cada
uma e cada um de nds tentamos meditar sobre ela e aplica-la na
nossa vida diaria. Naquela ocasiao, recordei que somos chamados a
fazer as coisas por amor, ndo simplesmente por obrigacdo. Queremos
seguir o Senhor de perto, cumprindo Sua vontade, movidos pelo
desejo de corresponder ao Seu amor. Agora lhes escrevo sobre a
obediéncia, que a primeira vista pode parecer uma virtude oposta a
liberdade. No entanto, sabemos muito bem que, na realidade, a
verdadeira obediéncia € uma consequéncia da liberdade. E que, além
disso, ao contrario do que se poderia esperar de um ponto de vista
meramente humano, a obediéncia crista tem como resultado uma
liberdade cada vez maior.

Ha algumas décadas, um grande intelectual que estudou a fundo as
obras de Sao Josemaria apontava uma importante contribuicdo do
nosso fundador: o fato de que ele enfatizou de que forma, na vida
cristd, ha uma certa prioridade da liberdade sobre a obediéncia[1].
Obedecemos porque queremos de verdade cumprir a vontade de
Deus, porque esse € o desejo mais profundo da nossa alma. De fato,
uma obediéncia sem liberdade nao € digna da pessoa humana, nem,
portanto, de um filho ou filha de Deus.

O amor, como bem sabemos, é muito mais do que uma inclinagao
mais ou menos passageira da sensibilidade. O amor pressupbe a
disposicdo de dar a vida por alguém (cf. Jo 15,13). Por esse motivo,
uma de suas manifestacdbes mais profundas é identificar a nossa
vontade com a da pessoa amada: “Quero o que vocé quiser, quero

32


https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-obediencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn1

porque VOCé quer, quero como Vocé quiser, quero quando vocé
quiser...”[2].

2. Muitas vezes teremos considerado, com maior ou menor ateng¢ao, o
plano amoroso de Deus para o mundo: a criacdo e a elevacao
sobrenatural, por puro amor, para compartilhar a felicidade da
Trindade com cada homem e mulher, e para dar-lhes uma existéncia
plena, que satisfaria todos os anseios de seus coragdes. Mas, desde
o inicio, o pecado também esteve presente no mundo: o pecado de
Nossos primeiros pais, que foi fundamentalmente uma desobediéncia.

No entanto - ndo nos cansemos de contemplar isso também, com
gratiddo -, Deus nao quis nos abandonar ao nosso destino. Em uma
decisao do mais livre amor, que ndo podemos entender porque esta
além da nossa pobre compreensao, enviou seu Filho Unigénito para
nos devolver a amizade com Ele. Quando Jesus morre na Cruz por
toda a humanidade - por vocé e por mim - Ele entrega sua vida em
um ato de total obediéncia a vontade de seu Pai. Liberdade e
obediéncia estdo entrelagadas na histéria da Salvagdo. As
lamentaveis consequéncias da desobediéncia humana sao redimidas
pela obediéncia de Cristo. Sua graga nos permite viver com a
liberdade dos filhos de Deus.

3. Nestas paginas, desejo convida-los a que meditemos juntos sobre
alguns aspectos da virtude da obediéncia, tao central nos mistérios de
nossa fé e, ao mesmo tempo, tdo presente na vida de qualquer
pessoa. A necessidade de obedecer € uma realidade humana, de
muitos niveis, pois existem leis e normas obrigatérias: desde o
conteudo da lei natural até as leis da convivéncia civil; desde a
obediéncia dos menores aos pais até a obediéncia daqueles que
voluntariamente se comprometeram seriamente com algo perante
outras pessoas ou instituicdes. Em um sentido semelhante, também é
considerado obediéncia o fato de uma pessoa seguir sua propria

33


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn2

consciéncia. E em um sentido ainda mais amplo, pode-se chamar
obediéncia o seguimento de certos conselhos espirituais.

Como é facil de comprovar, ja que estamos totalmente imersos nela, a
cultura atual raramente considera a obediéncia como algo positivo: ela
€ vista mais como uma necessidade as vezes inevitavel, da qual se
tenta fugir ao maximo possivel, porque parece contraria ao grande
valor da liberdade. Soma-se a isso o fato de que, em n&o poucos
ambientes, ha uma certa crise de figuras de autoridade e uma
concepcao de dependéncia como algo negativo: como uma excegao
inevitavel a capacidade de julgar e decidir algo por si mesmo. Assim,
por exemplo, a maior sensibilidade atual a qualquer tipo de abuso de
poder, embora em si mesma muito positiva e necessaria, pode as
vezes questionar injustamente todas as formas de autoridade. Na
realidade, acontece que existe uma espécie de tendéncia inata a
desobediéncia, uma heranca do pecado original, aguele momento em
que ‘o0 homem, tentado pelo Diabo, deixou morrer em seu coragao a
confianga em seu Criador e, abusando de sua liberdade,
desobedeceu ao mandamento de Deus”[3].

Para compreendermos o valor mais elevado da obediéncia e sua
conexao existencial com a liberdade, precisamos olhar para além dos
niveis necessarios de obediéncia na sociedade humana e contemplar
Jesus Cristo. E esse outro aspecto de sua centralidade, que deve ser
0 objetivo de nossa vida: que Cristo reine em nosso coracio e dirija
toda a nossa existéncia.

“Aprendamos com Jesus a viver a obediéncia. Ele quis colocar nas
palavras do evangelista essa maravilhosa biografia que, em latim, tem
apenas trés palavras: erat subditus illis (Lc 2,51). Reparem se a
obediéncia é necessaria para um filho de Deus. Se o préprio Deus
veio obedecer a duas criaturas, criaturas perfeitissimas, mas mesmo
assim criaturas: Santa Maria - mais do que Ela somente Deus - e Sdo
José! E Jesus obedeceu a eles’[4]. O Filho de Deus queria ser

34


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn4

plenamente homem e, como todo bom filho, obedecer a Maria e José,
sabendo que, dessa forma, estava obedecendo a Deus Pai. E essa
obediéncia marcou toda a sua vida na terra, até a obediéncia da Cruz
(cf. Fil 2,7-8).

Obedecer a Deus

4. Em um sentido absoluto, somente Deus & digno de obediéncia,
sempre e em todos os momentos, porque somente Ele conhece
plenamente o caminho que leva cada um de noés a felicidade. “Se
obedeceres fielmente a voz do Senhor, teu Deus, praticando
cuidadosamente todos os seus mandamentos que hoje te prescrevo,
o Senhor, teu Deus, te elevara acima de todas as nagdes da terra” (Dt
28,1), diz Moisés antes de descrever todas as béncaos que a
obediéncia traria ao povo.

De certa forma, toda a revelagcédo biblica € uma pedagogia para a
obediéncia mais inteligente e mais livre: aquela que nos leva a plena
realizagdo de quem somos, quando nossa vontade se identifica com a
vontade de Deus, em um sim incondicional. E por isso que, por meio
dos profetas, e apesar das muitas traicdes dos seus, o Senhor
continua a lembrar ao seu povo: “Escutai minha voz: serei vosso Deus
e vOs sereis 0 meu povo; segui sempre a senda que vos indicar, a fim
de que sejais felizes” (Jer 7,23). Nossos pequenos planos séo
ampliados quando sao integrados aos Dele; nunca nos saimos tao
bem como quando andamos nos caminhos de Deus.

O proprio Cristo se mostra a nés como o filho obediente. Antes de
tudo, obediente a Maria e José, aos parentes e as autoridades. Mas,
acima de tudo, obediente a Deus Pai. Jesus se alimenta fazendo a
vontade do Pai: “O meu alimento € fazer a vontade daquele que me
enviou e realizar a sua obra” (Jo 4,34). Mesmo nos momentos mais
dificeis, o Filho faz sua a vontade do Pai, apesar da profunda
consciéncia da dor que isso vai lhe supor: “Pai, se € de teu agrado,

35



afasta de mim este calice! Nao se faca, todavia, a minha vontade,
mas sim a tua’” (Lc 22, 42). Sdo Paulo escreve que Jesus,
“mostrando-se igual aos outros homens, humilhou-se a si mesmo e
tornou-se obediente até a morte, e morte de cruz” (Fil 2,6-8).

Mas nao é somente a morte de Cristo em si mesma que nos trouxe a
salvagcdo, mas sua obediéncia livre e amorosa ao Pai para se tornar
um de nos e dar sua vida por cada um: “pela obediéncia de um so6
todos se tornardo justos” (Rom 5,19). Uma obediéncia que néo se
restringe a momentos ou instancias especificas, mas € um modo de
agir em todos os momentos, em uma docilidade “até o fim” (Jo 13,1).

5. Sao Pedro responde a autoridade nacional e religiosa que o proibe
de pregar Jesus: “E preciso obedecer antes a Deus do que aos
homens” (At 5,29). Mas, comenta Bento XVI, “isto supde que
conhecamos verdadeiramente a Deus e que deveras desejemos
obedecer-lhe. Deus ndo € um pretexto para a propria vontade, mas é
realmente Ele quem nos chama e nos convida, se for necessario, até
o martirio. Por isso, confrontados com esta palavra que da inicio a
uma nova historia de liberdade no mundo, oremos sobretudo para
conhecer Deus, para conhecer humilde e verdadeiramente Deus e,
conhecendo a Deus, para aprender a verdadeira obediéncia que € o
fundamento da liberdade humana”[5].

Quem conhece Deus estara nessa busca continua com grande
esperanca e confianca: d’Ele ndo podemos esperar nada além de
béncaos, mesmo que as vezes sejam obscuras ou incompreensiveis,
ou que nos fagcam sofrer. Nesse sentido, a oracao pessoal se
expressa também em uma atitude de obediéncia: “Senhor nosso’-
rezava Sao Josemaria - “aqui nos tens, dispostos a escutar tudo o que
nos quiseres dizer. Fala-nos; estamos atentos a Tua voz. Que as Tuas
palavras, caindo na nossa alma, inflamem a nossa vontade, para que
se lance fervorosamente a obedecer-Te!”[6].

36


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn6

Vontade divina e mediagdo humana

6. Deus frequentemente nos apresenta o que Ele quer para nés de
forma mediada. Em primeiro lugar, por meio da Igreja, o corpo mistico
de Cristo: “A obediéncia é a decisdo fundamental de acolher quem
esta colocado a nossa frente como sinal concreto daquele sacramento
universal de salvacido que ¢é a Igreja”[7]. Deus também pode nos fazer
ver sua vontade por meio das pessoas ao nosso redor, investidas de
maior ou menor autoridade, dependendo do caso e do contexto.
Saber que Deus pode nos falar por meio de outras pessoas ou de
acontecimentos mais ou menos comuns, a conviccdo de que
podemos escuta-lo ali, gera em no6s uma atitude doécil diante de seus
designios, ocultos também nas palavras de quem nos acompanha em
NOSSO caminho.

Sao Josemaria, consciente do carater delicado dessa mediacao -
escutar Deus, mas através de homens e mulheres comuns -,
aconselhava uma atitude de humildade, de sinceridade e de siléncio
interior: “As vezes, o Senhor sugere o0 seu querer como que em Vvoz
baixa, la no fundo da consciéncia; e €& necessario escutarmos
atentamente, para sabermos distinguir essa voz e ser-lhe fiéis. Muitas
vezes fala-nos através de outros homens, e pode acontecer que, a
vista dos defeitos dessas pessoas, ou pensando que nio estido bem
informadas, que talvez ndo tenham entendido todos os dados do
problema, surja como que um convite para nao obedecer. Tudo isso
pode ter um significado divino, porque Deus n&do nos impde uma
obediéncia cega, mas uma obediéncia inteligente, e temos que sentir
a responsabilidade de ajudar os outros com a luz do nosso
entendimento. Mas sejamos sinceros conosco: examinemos em cada
caso se nos deixamos conduzir pelo amor a verdade ou antes pelo
egoismo e pelo apego aos nossos proprios critérios”[8].

7. Por outro lado, devemos ter em mente que aqueles que ocupam
posicoes de autoridade em varios niveis ndo sao chamados para isso

37


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn7
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn8

por serem perfeitos. Nao recorremos a autoridade por causa de suas
qualidades: “Que pena se quem manda ndo te da exemplo!... - Mas
porventura |he obedeces pelas suas condi¢cbes pessoais?... Ou sera
que, para tua comodidade, traduzes o “obedite praepositis vestris” -
obedecei aos vossos superiores - de Sao Paulo, com uma
interpolacdo tua que venha a significar... sempre que o superior tenha
virtudes ao meu gosto?”[9].

Isso também nao significa que aqueles que dao indicagdes ou
conselhos ndo possam cometer erros; eles estdo bem cientes disso e,
se necessario, pedirao perdao. A possibilidade de erro, de uma forma
ou de outra, dependendo da natureza do assunto e da area em
questao, sempre pode ser vivenciada com inteligéncia e sinceridade,
em um contexto de fé e confianga sobrenaturais. Também com
humildade, porque é razoavel duvidar, pelo menos um pouco, de
nosso proprio julgamento e dialogar com confianga com a autoridade
quando nos parecer que houve um engano.

Sao Tomas, por sua vez, explica que a obediéncia € a virtude que leva
a cumprir a ordem legitima do superior, na medida em que essa
obediéncia manifesta a vontade de Deus[10]. Naturalmente, nem toda
ordem legitima & necessariamente a melhor possivel; no entanto, a
obediéncia sera entdo o caminho para a fecundidade, porque as
vezes 0 Senhor da mais valor sobrenatural a humildade e a unidade
do que a ter mais ou menos razdo. Dai a importancia de uma visao
sobrenatural, de n&do permanecer meramente em uma avaliacao
humana das indicacdes recebidas.

De qualquer forma, aqueles que tém autoridade devem ser
extremamente cuidadosos para ndo impor seus critérios
desnecessariamente e para evitar que suas indicacdes ou conselhos
sejam interpretados em si mesmos como uma expressao clara da
vontade de Deus. Como lhes escrevi em minha carta de 9 de janeiro
de 2018, “mandar com respeito as almas €, em primeiro lugar,

38


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn10

respeitar delicadamente a interioridade das consciéncias, sem
confundir o governo com o acompanhamento espiritual. Em segundo
lugar, esse respeito leva a distinguir o que € mandado daquilo que sao
apenas exortagoes, conselhos ou sugestdes oportunas. E, em terceiro
lugar — mas nem por isso menos importante — € governar com tanta
confianca nos outros, que se conte sempre, na medida do possivel,
com a opiniao das pessoas interessadas” (n. 13).

Contemplemos, sobretudo, o exemplo de Cristo: “Jesus obedece, e
obedece a José e a Maria. Deus veio a terra para obedecer, e para
obedecer as criaturas’[11]. E muito significativo que, depois de sua
resposta aos pais no templo — “Devo estar nas coisas de meu Pai” -,
Lucas acrescenta que Jesus “erat subditus illis, estava sujeito a eles”
(cf. Lc 2,49-51). O seguimento da vontade de Deus, que devemos
buscar sempre e em tudo, é frequentemente encontrado no
seguimento confiante de algumas pessoas.

Obediéncia e liberdade

8. Na histéria humana, nunca houve um ato tdo profundamente livre
como a entrega do Senhor na cruz (cf. Jo 10:17-18). “O apice da sua
liberdade o Senhor viveu-o na cruz, como vértice do amor. Quando no
Calvario lhe gritavam: ‘Se és o Filho de Deus, desce da cruz’, ele
demonstrou a sua liberdade de Filho exatamente permanecendo
naquele patibulo para cumprir completamente a vontade
misericordiosa do Pai’[12].

A Cruz, escrevia S&o Josemaria, “ndo é a pena, nem o desgosto, nem
a amargura... E o madeiro santo onde triunfa Jesus Cristo..., e onde
triunfamos noés, quando recebemos com alegria e generosamente o
que Ele nos envia’[13]. A Cruz nos mostra claramente o que
mencionei no inicio desta carta: que a liberdade e a obediéncia nao
sdo opostas uma a outra, porque, de fato, pode-se obedecer por
amor, e s se pode amar em liberdade. Mais especificamente, a

39


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn13

obediéncia cristd ndo apenas nao € contraria a liberdade, mas € um
exercicio de liberdade. “Sou muito amigo da liberdade, e,
precisamente por isso, amo tanto essa virtude cristd’[14], escrevia
também nosso Padre, referindo-se a obediéncia.

E sempre possivel fazer o que se deve fazer “porque quero de
verdade”: por amor. E quando €& por amor a Deus, esse “porque quero
de verdade” € “a razdo mais sobrenatural”’, como também dizia Sao
Josemaria. Por isso, ndo ha “nada mais falso do que opor a liberdade
a entrega de si, porque essa entrega surge como consequéncia da
liberdade”[15].

9. “Ama e faz o que quiseres’[16]: a famosa afirmacdo de Santo
Agostinho significa, como ele mesmo escreveu, que quem faz o bem
por caridade ndo o faz por mera necessidade ou obrigagcao, pois “a
liberdade pertence a caridade” (libertas est caritatis)[17]. Por isso, &
compreensivel que a lei de Cristo seja “a lei perfeita da liberdade” (Tg
1,25), pois ela se resume, “é recapitulada”, no amor (cf. Rom 13,8-9).

Em tudo podemos agir livremente, como Cristo, fazendo nosso o que
nos dizem, por amor. Nesse sentido, “ao obedecer, devemos escutar,
porque nao somos instrumentos inertes ou passivos, sem
responsabilidade ou pensamento. E depois, com originalidade, com
iniciativa, com espontaneidade, colocar todas as energias da
inteligéncia e da vontade naquilo que é ordenado, para realizar tudo o
que € ordenado e somente o que se manda. Outra coisa seria
anarquica. A obediéncia na Obra favorece o desenvolvimento de
todos os seus valores individuais e faz com que, sem perder sua
personalidade, vocés vivam, crescam e adquiram uma maior
maturidade, sendo a mesma pessoa aos dois anos e aos oitenta e
dois”[18]. Essa iniciativa, logicamente, ndo se limita as ocasides em
que é necessario obedecer, pois sempre podemos sugerir, propor €
contribuir com criatividade onde estivermos, sem esperar receber
indicagdes, e sempre em unido com quem tem autoridade.

40


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn16
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn17
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn18

Sao Basilio Magno, explicava que o proprio dos filhos é obedecer por
amor: “Ou nos afastamos do mal por medo da puni¢cdo e estamos na
disposicdo de um escravo, ou buscamos o incentivo da recompensa e
nos assemelhamos a mercenarios, ou finalmente obedecemos pelo
proprio bem do amor daquele que manda (...) e entdo estamos na
disposicdo de filhos”’[19]. Obedecer por amor ndo é uma forma de
voluntarismo que dispensa a inteligéncia; obedecer por amor significa
colocar em acao todas as poténcias da alma, utilizar o melhor da
inteligéncia que, raciocinando, busca o bem, e o melhor da vontade,
que deseja realiza-lo.

De fato, sem inteligéncia e sem liberdade - sobretudo sem liberdade
interior - ndo € possivel uma obediéncia plenamente humana. E,
menos ainda, uma obediéncia como a de Jesus. “Nao concebo - dizia
0 nosso Padre - que possa haver uma obediéncia verdadeiramente
crista, se essa obediéncia nao for voluntaria e responsavel. Os filhos
de Deus nao sao pedras ou cadaveres: sao seres inteligentes e livres
e elevados todos a mesma ordem sobrenatural’[20].

10. Mas podemos nos perguntar: € possivel obedecer sem entender,
ou mesmo tendo uma opinido diferente sobre um assunto? E claro
que sim; e entdo também - talvez ainda mais - isso pode ser feito por
amor e, portanto, livremente. Aqui, muitas vezes, juntamente com a
caridade, a fé entrara em acgao: obedeco sem entender ou sem ver as
coisas da mesma forma, quando aceito que a indicacdo me vem de
pessoas prudentes, que podem julgar melhor do que eu mesmo; ou
quando aceito que, depois de pesar as coisas, uma decisio deve ser
tomada, e que cabe a outra pessoa toma-la. Quando vemos a graga
do Espirito Santo nesse julgamento e em nossa disposicao de
aceita-lo, a obediéncia se manifesta como um ato de fé.

Como afirma Sao Tomas, seguindo nesse ponto Aristételes, a vontade
€ a faculdade que dirige adequadamente a pessoa[21], embora
precise do entendimento para apresentar-lne os objetos de escolha.

41


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn19
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn20
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn21

Do coragéao sai tudo o que € bom e tudo o que € mau (cfr. Lc 6,45):
pode-se decidir ndao querer entender, ou nao querer dialogar para
entender melhor uma quest&o. A vontade - como mostra a experiéncia
- pode dominar a inteligéncia de tal forma que pode até forga-la a
negar algo objetivamente evidente. Mas a vontade livre também pode
leva-la a enveredar por novos caminhos, sem ter compreendido tudo
em um determinado momento.

Se, diante das dificuldades e dos sofrimentos, nos encontramos
desorientados, sem entender, ajuda-nos contemplar Jesus que, em
sua natureza humana, também quis passar por esse sofrimento: ao
rezar “Meu Deus, meu Deus, por que me abandonaste™? (Mt 27,46),
Ele cumpre as palavras proféticas do Salmo 22. Sua resposta,
vibrante de liberdade em meio a dor, também se inspira nos salmos:
“Pai, nas tuas maos entrego o meu espirito” (Lc 23,46, cf. Sl 31,6). A
obediéncia de Jesus repara a desobediéncia de Adao (cf. Rom 5:19);
toda a sua vida e morte € obediéncia a Deus Pai e a causa de nossa
salvacao (cf. Fl 2,6-11).

Obediéncia e confianga

11. A obediéncia e a confianga também se exigem mutuamente, na
medida em que, quando sao genuinas, passa-se naturalmente de
uma para a outra: quando ha confianca, consultar o julgamento de
outra pessoa e, se necessario, torna-lo proprio, € geralmente uma
manifestacdo normal do desejo de escolher o que é melhor. Por outro
lado, quando a confianca é enfraquecida, a obediéncia corre o risco
de se tornar puramente externa, formal e distante. E por isso que um
clima de afeto e benevoléncia é essencial para facilitar a obediéncia
saudavel. Que as pessoas se sintam amadas e nao controladas, que
sejam efetivamente ouvidas, que sintam que suas opinides sao
valorizadas: todas essas atitudes aumentam a liberdade e, ao mesmo
tempo, a obediéncia.

42



Sao Josemaria apontava que a confianca € a chave para a construgao
de uma amizade entre pais e filhos: “Em contrapartida, se ndo tém
liberdade, se veem que ndo confiam neles, sempre se sentirdo com
vontade de enganar’[22]. Quando ndo ha confianga, as distancias séo
rapidamente criadas e a transparéncia é facilmente perdida, porque a
intimidade € uma area delicada que precisa de um ambiente seguro
para se desenvolver. Tentar garantir uma obediéncia meramente
externa, sem uma comunhao de vontades, € como construir uma casa
sobre a areia (cf Mt 7,26).

Na missao de criar um clima de confianga, aqueles que ocupam uma
posicdo de autoridade na familia ou em um grupo tém uma
responsabilidade maior. De fato, seu primeiro ato de servico pode
consistir em promover ativamente esse espaco de confianga com
todos, enquanto, ao mesmo tempo, busca a vontade de Deus para si
mesmo e para sua missdo. Dessa forma, ao se apoiarem uns nos
outros, eles buscarao e encontrarao a vontade de Deus para si
mesmos e para sua missido. Mesmo com a organizacao necessaria -
indispensavel, porque a Obra é uma “organizacao
desorganizada’[23]—, todos devem saber-se e sentir-se, também na
expressao de nosso Padre, “livres como os passaros”[24].

Foi precisamente a necessidade de um contexto de confianca e de
calor familiar que levou Sao Josemaria a referir que, na Obra, a ordem
mais forte € um “por favor”. Ndo se tratava de uma simples questao
de terminologia, mas de uma indicagdo da atitude natural em um
ambiente familiar, entre adultos, inteligentes e livres. Além disso, o
fato de a Obra ser uma familia sobrenatural faz com que a fé e a
caridade, juntamente com a confianca, sejam os verdadeiros
fundamentos tanto do exercicio da autoridade quanto da obediéncia.

43


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn22
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn23
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn24

Obediéncia e fecundidade apostélica

12. O Senhor “aprendeu a obediéncia por meio dos sofrimentos que
teve. E uma vez chegado ao seu termo, tornou-se autor da salvacao
eterna para todos os que lhe obedecem” (Hb 5,8-9). A salvacdo, como
fruto da obediéncia de Cristo até a morte na cruz, também ilumina a
relacdo entre a obediéncia e a fecundidade apostdlica de nossa vida.

Meditamos muitas vezes sobre a cena em que Pedro obedece ao
Senhor, embora nao fosse razoavel, do ponto de vista humano, seguir
as suas instrucoes: “Faze-te ao largo, e lancai as vossas redes para
pescar’ (Lc 5,4). Pensemos nisso com calma: quantas coisas boas se
seguiram a obediéncia de Pedro a esse Duc in altum! “Que poder o da
obediéncia! - O lago de Genesaré negava os seus peixes as redes de
Pedro. Toda uma noite em v&o. - Agora, obediente, tornou a lancar a
rede a agua e pescaram ‘piscium multitudinem copiosam’ - uma
grande quantidade de peixes. - Acredita: o milagre repete-se todos os
dias”[25].

13. Na missdo apostolica, podemos e devemos ter uma iniciativa
pessoal e ampla, fruto do amor a Deus e aos demais, e ao mesmo
tempo desenvolver, seguindo aqueles que os dirigem, tantas
atividades organizadas nos centros da Obra, em fidelidade aos meios
que nos foram entregues por nosso Padre. Tudo isso, sem esquecer
que o principal meio sera sempre a oragao: “A oracio € a nossa forca:
nunca tivemos outra arma”[26].

Na diregdo da Obra e na organizagao de seus apostolados, o modo
de obedecer € o de uma familia, de uma comunhdo de pessoas.
Pensar em uma comunhao de pessoas € pensar em uma comunhao
de liberdades, uma comunhdo de iniciativas pessoais que também
sao “fazer Opus Dei”, e uma comunhao de geragdes. A convicgao de
que Deus age no coracao de todos, e de que todos estamos atentos a
vontade divina, da origem a obediéncia propria de uma familia, na

44


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn25
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn26

qual cada membro busca ativamente colaborar no projeto comum.
Entendida e vivida dessa maneira, a obediéncia € expressdo da
unidade, daquela unidade que € precisamente a condicdo da
fecundidade apostdlica: ut omnes unum sint... ut mundus credat
(Jo17,21).

Respeitando estritamente a separacdo entre o acompanhamento
espiritual e o governo das pessoas, devemos viver e trabalhar sempre
cheios de gratiddao pela vocacao cristd na Obra, promovendo as
riqguezas de cada um e de todos para trabalharmos juntos como
equipe e como familia.

Cultivar a auténtica virtude da obediéncia nos protege tanto da
incapacidade de escutar como do servilismo que s executa, sem a
mediacdo de toda a riqueza interior que Deus deu a cada pessoa. Por
isso, Sdo Josemaria nos alertou sobre essas possibilidades.
Considerava, por um lado, que “a maior parte das desobediéncias
provém de ndo saber ‘escutar’ a indicagdo, o que no fundo é falta de
humildade ou de interesse em servir” [27]. Por outro lado,
precisamente como consequéncia do desejo de escutar com uma
atitude de servigco, assinalou que “no Opus Dei, meus filhos,
obedecemos com a cabecgca e com a vontade; ndao como cadaveres.
Eu, com cadaveres, nao vou a lugar nenhum; enterro-os
piedosamente”[28]. Nesse sentido, obedecer ndo é apenas cumprir a
vontade de outra pessoa, mas colaborar com ela na unido da vontade
e da cabeca, do pensamento.

A obediéncia inteligente de Sao José

14. Em sua carta sobre Sao José, o Papa Francisco considerava
como “em cada circunstancia de sua vida, José soube pronunciar seu
fiat, como Maria na Anunciacdo e Jesus no Getsémani’[29]. Quando
Sao Josemaria tinha de falar de obediéncia, referia-se frequentemente
a Sao José, porque via no patriarca precisamente aquele coracido que

45


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn27
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn28
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn29

escuta: atento a Deus e também atento as circunstancias, as pessoas
que o rodeiam. Por exemplo, no episodio do retorno do Egito, ele nos
mostra como “a fé de José nao vacila, sua obediéncia € sempre
rigorosa e rapida. Para entender melhor essa licdo que o Santo
Patriarca nos d4a, € bom considerar que sua fé é ativa e que sua
docilidade n&o apresenta a atitude de obediéncia de quem se deixa
arrastar pelos acontecimentos”[30].

Nesse sentido, nosso Fundador apreciava precisamente o fato de que
Sao José, sendo um homem de oracdo, aplicava sua inteligéncia a
realidade que tinha diante de si: “Nas diversas circunstancias de sua
vida, o Patriarca ndo renuncia a pensar nem desiste da sua
responsabilidade. Pelo contrario, coloca toda a sua experiéncia
humana a servigo da fé. (...) Assim foi a fé de José: plena, confiante,
integra, manifestada numa entrega eficaz a vontade de Deus, numa
obediéncia inteligente”[31].

E compreensivel que, especialmente para aqueles de nds que sdo
chamados a ser santos nas situagdes tdo mutaveis e desafiadoras
deste mundo, S&o Josemaria insista na necessidade de aprender uma
obediéncia inteligente, integrada em nossa liberdade pessoal.

A obediéncia de Maria

15. Nos ultimos anos, difundiu-se em todo o mundo a devocéo a
Nossa Senhora Desatadora dos Noés, que tem raizes muito antigas,
pois ja no inicio do século Il Santo Irineu de Lyon escrevia: "Eva, com
a sua desobediéncia, atou o n6 da desgraga para o género humano;
mas Maria, com a sua obediéncia, desatou-0"[32]. Quantos nds que
parecem impossiveis de desatar no mundo e na nossa vida serao
desatados se, como a Virgem Santissima, vivermos para os planos de
Deus!

Nosso Padre comentava: “Procuremos aprender também seu
exemplo de obediéncia a Deus, nessa delicada combinagao de

46


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn30
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn31
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn32

escravidao e fidalguia. Em Maria ndo ha nada que lembre a atitude
das virgens néscias, que obedecem, mas estouvadamente. Nossa
Senhora ouve com atencao o que Deus quer, pondera o que nao
entende, pergunta o que n&o sabe. Depois, entrega-se por completo
ao cumprimento da vontade divina: Eis aqui a escrava do Senhor,
faca-se em mim segundo a tua palavra. Vemos a maravilha? Santa
Maria, mestra de toda a nossa conduta, ensina-nos agora que a
obediéncia a Deus nao é servilismo, ndo subjuga a consciéncia; pelo
contrario, move-nos interiormente a descobrir a liberdade dos filhos de
Deus”[33].

Se a obediéncia alguma vez entrar em conflito com a liberdade,
recorramos a Maria: ela nos obtera a graga de descobrir, na
obediéncia auténtica, a liberdade dos filhos de Deus. E, com a
liberdade, vira a alegria.

Com todo o carinho, abengoa-os
o Padre

Fernando

[1] Cfr. C. Fabro, “Un maestro de liberta cristiana”, en L'Osservatore Romano,
2/08/1977. Também em Um mestre da liberdade crista.

[2] S&o Josemaria, Oragcdo ao Espirito Santo, abril de 1934.
[3] Catecismo da Igreja Catdlica, n. 397.

[4] Sdo Josemaria, Carta 38, n. 41. A partir de agora, as citagbes em que o autor
nao é mencionado sdo de Sao Josemaria.

[5] Bento XVI, Homilia, 15/04/2010
[6] Santo Rosario, 4° mistério luminoso

[7] Francisco, Discurso, 17/02/2022.

47


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftn33
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref7

[8] E Cristo que passa, n. 17

[9] Caminho, n. 621

[10] Cf. S&o Tomas de Aquino, Suma teologica, 11-11, q. 104 a. 1.
[11] E Cristo que passa, n. 17.

[12] Bento XVI, Angelus, 1/07/2007.

[13] Forja, n. 788.

[14] E Cristo que passa, n. 17.

[15] Amigos de Deus, n. 30.

[16] S&o Agostinho, In Epist. loannis ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).
[17] Sao Agostinho, De natura et gratia, 65, 78 (PL 44, 286).
[18] Carta 11, n. 39.

[19] Sao Basilio, Regulae fusius tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).
[20] Entrevistas com Mons. Josemaria Escriva, n. 2.

[21] Cfr. Sdo Tomas de Aquino, Quaest. disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim quia
volo; et similiter utor omnibus potentiis et habitibus quia volo.

[22] Entrevistas, n. 100.

[23] Entrevistas, n. 63.

[24] Carta 18, n. 38.

[25] Caminho, n. 629.

[26] Carta, 17/06/1973, n. 35.
[27] Sulco, n. 379.

[28] Anotacbes de uma reunido de familia, em Vazquez de Prada, O Fundador
do Opus Dei (lll), p. 372.

[29] Francisco, Carta apostélica Patris corde, 8-XI11-2020, n. 3.

48


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref13
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref16
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref17
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref18
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref19
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref20
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref21
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref22
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref23
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref24
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref25
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref26
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref27
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref28
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref29

[30] E Cristo que passa, n. 42.
[31] Ibidem.
[32] Santo Irineu, Adversus heereses, lll, 22, 4 (PG 7-1, 959-960).

[33] E Cristo que passa, n. 173.

49


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref30
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref31
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref32
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/#_ftnref33

Unidos na oracgao pela pronta recuperacao do Papa
(19-11-2025)

Queridissimos:

Escrevo estas linhas para anima-los a continuar rezando pela saude
do Santo Padre e a acompanha-lo espiritualmente com o nosso afeto
enquanto ele estiver no Policlinico Gemelli.

Desde que foi internado no hospital, no passado dia 14 de fevereiro, o
Papa Francisco quis agradecer em varias ocasides as manifestacoes
de afeto e a oragao de toda a Igreja, e também — de modo especial —
o carinho, cartas e desenhos que outros pacientes do hospital, jovens
e idosos, estdo Ihe enviando: isso expressa graficamente que a Igreja
é familia!

Como nos recorda o apostolo Paulo, “se um membro sofre, todos
sofrem com ele” (1Cor 12, 26). A realidade da comunh&o dos santos
nos leva a considerar nosso tudo o que afeta os outros. Em tantas
ocasides, vemos o Papa assumir como seu o sofrimento alheio; agora
queremos retribuir esse afeto e essas atengdes com a nossa oragao e
proximidade.

Com a minha béng¢éo mais carinhosa,
O Padre

Fernando

50



Carta sobre a alegria (10-111-2025)

Queridissimos: que Jesus guarde as minhas filhas e os meus filhos!

1. Nesta breve carta — acolhendo a sugestdo que uma irma de vocés
me fez ha poucas semanas —, pensei em refletir com vocés sobre
alguns poucos aspectos da alegria, meditando, sobretudo, palavras
de Sao Josemaria.

A alegria, em geral, é efeito da posse e da experiéncia do bem e,
dependendo do tipo de bem, ha diversas intensidades e
permanéncias da alegria. Quando a alegria nao é consequéncia de
uma experiéncia pontual do bem, mas do conjunto da prépria
existéncia, costumamos considera-la como felicidade. Em todo caso,
a alegria e a felicidade mais profundas sdo as que tém sua principal
raiz no amor.

Vivemos tempos dificeis no mundo e na Igreja (e a Obra € uma
pequena parte da Igreja). Na verdade, de um modo ou de outro, todos
os tempos tiveram suas luzes e sombras. Também por isso é
especialmente necessario fomentar uma atitude alegre. Sempre e em
qualquer circunstancia, podemos e devemos estar contentes, porque
€ assim que o Senhor quer: “Que a minha alegria permanega em vos
e a vossa alegria seja completa” (Jo 15,11). Ele disse isso aos
apostolos e, neles, a todos os que viriam depois; por isso, “a alegria €
condicao propria da vida dos filhos de Deus”[1].

Pelo contrario, “a tristeza € causada pelo amor desordenado de nés
mesmos, que nao € um vicio especial, mas como uma raiz geral de
todos”[2] os vicios. Essa afirmacdo de Sao Tomas pode surpreender,
se pensarmos, por exemplo, no sofrimento diante da morte de uma

91


https://opusdei.org/es/article/carta-prelado-opus-dei-alegria/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn1
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn2

pessoa amada. Na realidade, essa situacdo n&o deveria levar
necessariamente a tristeza nesse sentido, mas sim a dor, que nao € a
mesma coisa. De fato, € experiéncia comum que nem toda dor e
renuncia originam tristeza, especialmente quando sao assumidas com
amor e por amor. Assim, os sacrificios, as vezes muito notaveis, de
uma mae por seus filhos podem produzir dor, mas nao
necessariamente tristeza.

“O que é preciso para conseguir a felicidade ndo é uma vida cobmoda,
mas um coragao enamorado”[3]. Todos os que vimos e ouvimos
nosso Padre, em Villa Tevere, durante os ultimos sete ou oito anos de
sua vida, o viamos verdadeiramente contente, feliz, embora fossem
anos em que ele sofreu muito, tanto fisicamente quanto, sobretudo,
pelas graves dificuldades que a vida da Igreja atravessava naqueles
anos.

A alegria da fé

2. A alegria natural elevada pela graca se manifesta especialmente na
unido aos planos de Deus. Aos pastores de Belém, os anjos
anunciam a “grande alegria” (Lc 2,10) do nascimento de Jesus; os
Magos voltam a ver a estrela com “uma imensa alegria” (Mt 2,10). Por
fim, os apostolos se encheram de alegria ao ver Jesus ressuscitado
(cf. Jo 20,20).

A alegria cristd ndo é a simples alegria “do animal sao’[4], mas fruto
do Espirito Santo na alma (cf. Gl 5,22); tende, por si mesma, a ser
permanente, porque se fundamenta Nele, como nos exorta Sao
Paulo: “Alegrai-vos sempre no Senhor; repito, alegrai-vos” (Fl 4,4).

Essa alegria no Senhor € a alegria da fé em seu amor paterno: “A
alegria € consequéncia necessaria da filiacao divina, de nos sabermos
queridos com predilecao pelo nosso Pai-Deus, que nos acolhe, nos
ajuda e nos perdoa. Lembra-te bem e sempre disto: mesmo que

52


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn4

alguma vez pareca que tudo vem abaixo, nada vem abaixo!, porque
Deus nao perde batalhas”[5].

No entanto, diante de dificuldades ou sofrimentos, nossa fraqueza
pessoal pode fazer com que essa alegria diminua, especialmente pela
possivel debilidade da fé atual no amor onipotente de Deus por nés.
“Um filho de Deus, um cristdo que vive de fé, pode sofrer e chorar:
pode ter motivos para se lamentar, mas para estar triste, nao”[6].
Também por isso, para fomentar — ou recuperar — a alegria, convém
atualizar a conviccao de fé no amor de Deus, que nos permite afirmar
com Sao Jodo: “Nbés conhecemos e cremos no amor que Deus tem
por nés” (1Jo 4,16).

A fé tende a se expressar de um modo ou de outro — com palavras ou
sem palavras — em oracdo e, com a oragao, vem a alegria, porque
“‘quando o cristdo vive de fé — com uma fé que nao seja mera palavra,
mas realidade de oracdo pessoal —, a seguranga do amor divino
manifesta-se em alegria, em liberdade interior’[7].

Alegres na esperanga (Rm 12,12)

3. A fé no amor que Deus tem por nos traz consigo uma grande
esperanca. Assim podemos entender também a afirmacio da Epistola
aos Hebreus: “A fé é fundamento das coisas que se esperam” (Hb
11,1). A esperanca tem por objeto propriamente um bem futuro e
possivel. E o bem que a fé nos faz esperar &, fundamentalmente, a
plena felicidade e alegria na unido definitiva com Deus na gldria.
Como nos diz Sdo Paulo, é “a esperanca que vos esta reservada nos
céus” (Col 1,5). Essa certeza nos da a seguranca de que nao nos
faltardo os meios para alcancar essa meta, se o0s acolhermos
livremente: para comecar e recomecar, todas as vezes que forem
necessarias.

E quando se apresenta, de modos diversos, uma vontade de Deus
diante da qual nos sentimos inadequados e impotentes, podemos ter

93


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn6
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn7

inclusive “a seguranca do impossivel’[8], como o nosso Padre no
inicio da Obra, em momentos de total auséncia de meios e em um
ambiente social profundamente contrario a vida crista.

4. Temos, podemos ter sempre, “uma esperanca que nao
decepciona”, ndo por causa de uma seguranca em nds mesmos nem
em nada deste mundo, mas “porque o amor de Deus foi derramado
em nossos coragdes pelo Espirito Santo que nos foi dado” (Rm 5,5).

As vezes, as dificuldades de diversos tipos podem nos fazer pensar,
por exemplo, que o trabalho apostélico ndo esta sendo eficaz, que
nao vemos os frutos do nosso esforco e da nossa oracdo. Mas
sabemos bem — e nos convém atualizar frequentemente essa
convicgao de fé — que o nosso trabalho nao € vao no Senhor (cf. 1Cor
15,58). Como também assegurava nosso Padre: “Nada se perde”.

A esperanca e a alegria sao dons de Deus, e assim S&do Paulo pede
para todos: “Que o Deus da esperanca os encha de toda alegria e
paz, por sua confianca nele, para que vocés transbordem de
esperanca, pelo poder do Espirito Santo” (Rm 15,13).

A alegria do coragdo enamorado

5. O amor a Deus e aos outros esta unido, com a alegria, a fé e
também a esperanca. “Quem ama tem a alegria da esperanga, de
chegar a encontrar o grande amor que é o Senhor’[9].

Séao diversas as expressdes do amor, que coincidem justamente no
essencial: desejar o bem da pessoa amada (e, na medida do possivel,
procura-lo) e a consequente alegria ao conhecer esse bem por fim
presente.

No caso do amor ao Senhor, sera que poderiamos desejar para Deus
um bem que Ele ndo tenha? Sabemos que Ele, ao criar-nos livres,
quis correr o risco da nossa liberdade[10]. Podemos nao dar a Deus
algo que ele anseia: o nosso amor. De alguma maneira, a alegria do

54


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn8
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn10

amor a Deus nao é s6 o aspecto — que ele significa para nos - de um
amor consistente no bem, mas também a alegria de podermos dar a
Ele o nosso amor.

O amor, como fonte de alegria, manifesta-se de modo especial na
entrega aos outros, procurando ser, apesar dos nossos defeitos,
“semeadores de paz e de alegria’[11]. Assim, além disso,
alegramo-nos ao ver a alegria deles e, como o nosso Padre, podemos
dizer-lhes com verdade: “A minha alegria € a alegria de vocés”[12].

6. “O amor verdadeiro exige que saiamos de ndés mesmos, que nos
entreguemos. O auténtico amor traz consigo a alegria: uma alegria
que tem as suas raizes em forma de Cruz’[13]. Acima de tudo, a Cruz
assumida por amor a Deus é fonte de bem-aventuranca. Assim nos
ensina o Senhor: “Bem-aventurados sois vés, quando vos injuriarem e
perseguirem e, mentindo, disserem todo o mal contra vos por minha
causa. Alegrai-vos e exultai, porque € grande a vossa recompensa
nos céus; pois assim perseguiram os profetas que vieram antes de
vos” (Mt 5,11-12). Na realidade, todas as bem-aventurangas
descrevem as raizes da alegria: “As bem-aventurancas levam-te a
alegria, sempre; sdo o caminho para alcancar a alegria®[14].

Muitas sdao as causas que podem levar a perder a alegria;
especialmente a experiéncia atual da propria debilidade, a
consciéncia dos proprios pecados. Mas a fé no amor de Deus, € a
esperanca segura que acompanha essa fé, fundamentam, como
afirma S&o Josemaria, “a profunda alegria do arrependimento”[15].
Também entdo, apesar das nossas limitagcdes e defeitos, com a ajuda
do Senhor, e 0 nosso carinho, podemos “tornar amavel e facil o
caminho aos demais”[16].

Invocamos a Santissima Virgem, Mae de Deus e Mae nossa, como
Causa nostrae laetitiae. Que Ela nos ajude a estar sempre contentes
e a ser semeadores de paz e de alegria em todas as circunstancias

55


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn13
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftn16

da nossa vida. Em especial, pedimos-lhe agora, neste ano jubilar da
esperanca, muito unidos ao sofrimento do Papa Francisco.

Com a minha béng¢ao mais carinhosa,
O Padre,

Fernando

[1] Carta 13, n. 99. Os textos dos quais ndo se menciona o autor sdo de S&o
Josemaria.

[2] Sdo Tomas, Suma Teologica, 1I-1l, q.28, a.4 ad1. “A tristeza é a escéria do
egoismo” (Amigos de Deus, n. 92).

[3] Sulco, n. 795.

[4] Cf. Caminho, n. 659.

[5] Forja, n. 332.

[6] “As riquezas da fé”, publicado no jornal ABC em 2/11/1969.
[7] Ibid.

[8] Carta 29, n. 60.

[9] Francisco, Audiéncia, 15/03/2017.
[10] Cf. Amigos de Deus, n. 35.

[11] Sulco, n. 59.

[12] Carta 14, n. 1.

[13] Forja, n. 28.

[14] Francisco, Homilia, 29/01/2020.
[15] Carta 14/02/1974, n. 7.

[16] Sulco, n. 63.

o6


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref13
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref15
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-marco-de-2025-alegria/#_ftnref16

o7



Mensagem pelo falecimento do papa Francisco
(21-1V-2025)

Nestes momentos de dor, juntamente com toda a Igreja, dirigimos a
nossa oracao ao Senhor pela alma do nosso querido Papa Francisco.
Deus tera premiado a sua entrega generosa ao servico do Povo de
Deus e do mundo inteiro.

O Papa tinha uma grande fé na misericérdia de Deus e uma das
principais orientacdes do seu pontificado foi precisamente anuncia-la
aos homens e mulheres de hoje. Com o seu exemplo, exortou-nos a
acolher e a experimentar a misericordia de Deus, que ndo se cansa
de nos perdoar; e, por outro lado, a sermos misericordiosos para com
os outros, como ele fez incansavelmente com tantos gestos de
ternura que sao parte central do seu magistério testemunhal.

Sao Josemaria dizia-nos: “Tens de acolher a palavra do Papa com
uma adesao religiosa, humilde, interna e eficaz: serve-lhe de eco!”
(Forja, n. 133). Que o exemplo do Papa Francisco nos leve a fazer
eco desse testemunho, a continuar a caminhar como apdéstolos da
misericordia num mundo trespassado pelas chagas da indiferenca e
da violéncia.

Recorramos a Santa Maria, Mater spei — como Francisco gostava de
Lhe chamar — “tudo na sua vida foi plasmado pela presenca da
misericordia feita carne” (Misericordize Vultus), para que também néds
possamos um dia contemplar Deus face a face.

58


https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-caminar-apostoles-misericordia-fallecimiento-francisco/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-del-prelado-8-abril-2025/

Mensagem para participar do luto e dos ritos funebres
do papa Francisco (21-1V-2025)

Em meio a tristeza pela morte de nosso amado Papa Francisco e a
gratiddo a Deus por seu generoso testemunho, escrevo esta
mensagem para comunicar uma noticia imediata.

Como vocés sabem, o X Congresso Geral Ordinario da Obra estava
programado para ser realizado em Roma nas proximas duas
semanas, até 5 de maio.

Depois de ouvir a Assessoria Central e o Conselho Geral, levando em
conta que - devido a proximidade das datas de inicio - a maioria dos
participantes do congresso ja chegou a Roma, foi decidido que o
Congresso sera reduzido ao minimo essencial: a renovagao dos
cargos da Assessoria Central e do Conselho Geral, que devem ser
nomeados ou renovados a cada oito anos.

Aproveitaremos esses dias para viver em comunhao com toda a Igreja
o luto e as exéquias do Santo Padre. Todas as regides do Opus Dei
estardo presentes de alguma forma na Cidade Eterna por meio de
suas irmas e irmaos do Congresso.

As outras questdes que seriam discutidas no Congresso, que
mencionei em minha mensagem de 8 de abril, serao estudadas mais
tarde, pois agora € um momento de luto, oracido e unidade com toda a
Igreja.

Como l|hes disse em minha mensagem anterior, vamos recorrer a
Santa Maria, Mae da Esperanca, para que, neste periodo de sede
vacante, ela possa ser um consolo e um guia para todos na Igreja.

99



60



Mensagem por ocasiao da eleicao do Papa Leon XIV
(8-V-2025)

Queridissimos: que Jesus guarde as minhas filhas e meus filhos!

Escrevo estas linhas para compartilhar com vocés nossa alegria pelo
fato de a Igreja e o mundo terem um novo Vigario de Cristo: o Papa
Ledo XIV. Desde o momento em que seu nome foi anunciado na
sacada da Basilica de Sao Pedro, oferecemos nossas oracdes por ele
e pela imensa missao que tem pela frente.

Em momentos como este, a fé da Igreja brilha com particular
esplendor na unidade dos coragcbes e na oracao pelo nosso pai
comum e por todos os nossos irmaos. Hoje, de modo especial, somos
chamados pelo conselho que Sdo Josemaria deixou em Forja: “Ama,
venera, reza, mortifica-te - cada dia com mais carinho - pelo Romano
Pontifice, pedra basilar da Igreja, que prolonga entre todos os
homens, ao longo dos séculos e até o fim dos tempos, aquela tarefa
de santificagdo e de governo que Jesus confiou a Pedro” (n. 134).

As palavras que o Papa disse antes de dar a béncao ainda ressoam
em nos: “Sejamos discipulos de Cristo. Cristo vai a nossa frente, o
mundo precisa de sua luz. A humanidade precisa dele como a ponte
para ser alcangada por Deus e seu amor’. Como o Papa pediu,
rezamos “juntos por essa nova missao, por toda a Igreja e pela paz no
mundo”.

Por providéncia de Deus, vivenciamos o luto de nosso Santo Padre
Francisco mais perto de todos, com a presencga de pessoas de tantos
paises que vieram participar do Congresso Geral realizado
recentemente.

61


https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-prelado-opus-dei-eleccion-papa-leon-xiv-8-mayo-2025/

Vamos tentar orientar o caminho iniciado nas assembleias regionais
partindo do horizonte que o Espirito Santo nos abre por meio do
ministério do Papa Leao XV, para servir a Igreja, a sociedade e cada
pessoa, para levar-lhes o calor do Evangelho em um mundo tantas
vezes atravessado pela frieza da indiferencga, pela dureza da violéncia
e da pobreza, pelo flagelo da solidao.

Acompanhemos o novo Romano Pontifice com nosso afeto e oragoes,
seguindo o exemplo de nosso fundador, que quis gravar estas
palavras carinhosas em Villa Tevere, a sede central da Obra: “Como
brilhas, Roma! Como resplandeces daqui, em panorama espléndido,
com tantos monumentos maravilhosos de antiguidade! Mas a tua joia
mais nobre e mais pura é o Vigario de Cristo, de quem és a unica
cidade que se gloria”.

Neste dia de Nossa Senhora de Pompeia e de Nossa Senhora de
Lujan, vamos todos com Pedro a Jesus por Maria - especialmente nas
romarias que fizerem com seus amigos e amigas durante o més de
maio - para que o Papa e toda a Igreja sejam repletos das béncaos de
Nossa Senhora.

Com a minha béngao mais carinhosa,
O Padre,

Fernando

62



DISCURSOS E AULAS



Aula sobre a disponibilidade e o celibato no Opus Dei,
(20/01/2024)

Colégio Romano da Santa Cruz, Roma

Esta aula é composta por duas partes, uma sobre a disponibilidade
dos numerarios e outra, relacionada a esta, sobre o celibato. As ideias
que surgirem servirao tanto para a reflexdo pessoal quanto para o
trabalho de formacao que vocés fazem com os seus irmaos. Que
cada um veja como as vive, como as aplica, como servem para ajudar
0s outros.

Quanto a disponibilidade, a primeira coisa que podemos fazer é
relembrar algumas palavras do nosso Padre: “Todos com vocagao
divina, os numerarios devem dar-se diretamente e imediatamente ao
Senhor em holocausto, entregando tudo o que € deles, seu coracao
inteiro, suas atividades sem limite, seus bens, sua honra” (/nstrucéo
para a obra de Sao Gabriel, n. 113).

Reparemos no que nos diz primeiro: “coragdo inteiro”. A
disponibilidade do coragao nao consiste em ter o coracao aberto para
qualquer coisa entrar, mas para que nele caibam todas as pessoas
que estdo ao nosso redor, confiadas aos nossos cuidados. Entregar
um coragao inteiro significa evitar analises exaustivas e
classificagdes, para amar a todos igualmente; para amar o trabalho da
Obra como expressdao do nosso amor a Deus; para entregar ao
Senhor tudo o que somos e tudo o que temos.

64



A disponibilidade do coracdo se manifesta na disponibilidade eficaz,
real e concreta do nosso tempo. E uma disponibilidade para as tarefas
que nos sado confiadas. Nao se trata apenas de uma disponibilidade
material, mas principalmente do coragao, que consiste em dedicar a
vontade e o afeto a essa atividade; mesmo quando é dificil, estando
disposto a todas as mudancas necessarias.

Habitualmente, na Obra, cada um desempenha seu trabalho
profissional em seu ambiente, santificando as realidades temporais.
No entanto, como lembrava dom Javier em uma carta, as vezes “Nao
ha outro remédio a ndo ser que algumas filhas e alguns filhos meus
diminuam a sua atividade profissional — ou inclusive a deixem de lado
completamente, ao menos por algum tempo — para se dedicarem a
ajudar os seus irmaos na vida espiritual e dirigir o trabalho apostélico”
(Javier Echevarria, Carta pastoral, 28/11/1995, n. 16). A isso deve-se
acrescentar que, como o proprio Dom Javier explicava tantas vezes, o
trabalho de direcdo das tarefas e o préprio trabalho de direcao
espiritual — que € o fundamental confiado as pessoas que formam os
conselhos locais — s&o tarefas que também podem ser chamadas de
profissionais em termos de seriedade e necessidade de preparacao.

Por outro lado, a disponibilidade nao € apenas uma atitude passiva,
um “estar disposto para fazer tudo o que me pedirem”. mudar de
centro, de encargo apostolico, de cidade, de pais, de continente —
porque por enquanto ndo podemos mudar de planeta... Certamente, é
isso também, mas n3o basta. E preciso ter iniciativa e interesse,
colocar o nosso coracdo e os nossos talentos a servigo da Obra, ou
seja, disponibilizar o que temos e quem somos para viver a nossa
vocacgao. De fato, parte da disponibilidade consiste em pensar em
como melhorar, o que sugerir... Sdo detalhes que manifestam que
sentimos o Opus Dei como algo nosso.

Sem outros lagos além do amor

65



No sentido biblico, o coracao néo se refere apenas ao que € sensivel,
mas a pessoa inteira, e especialmente a sua vontade, ou seja, a sua
liberdade. Um aspecto fundamental da nossa disponibilidade €& que
ela deve ser vivida como liberdade, e ndo como falta de liberdade.
Podemos dizer: “Estou aqui, pronto para fazer tudo o que me
disserem”, e depois, ao receber um novo encargo, sentir iSso como
uma limitagdo a propria liberdade. Quando, na realidade, a maior
liberdade consiste em nao ter outros lagcos além do amor.

Isso se aplica a todos nds no Opus Dei, mas especialmente, de forma
mais completa e material, aos numerarios: nao ter nenhum lago, nem
de trabalho, nem com um centro, nem com um pais. Ndo se sentir
atados a nada. E esse sentimento de nao se sentir atado a nada €
liberdade, liberdade espiritual, liberdade da alma.

Logicamente, isso n&o significa viver desarraigados, ser pessoas que
vivem flutuando no ar. Estar profundamente enraizado no que
fazemos, com os pés no chao e no nosso trabalho, assumindo a
responsabilidade pela nossa missdo e obrigacdes, e nos dedicando
ao que fazemos com todas as nossas capacidades humanas, com
entusiasmo profissional, como se fosse sempre a coisa definitiva, &
compativel com nao estar atado a nada. Porque a liberdade néo
consiste na auséncia de limitacbes externas, mas em nao estar
vinculado a nada além do amor a Deus e, consequentemente, ao
amor ao proximo, a Obra, as almas.

Talvez em algum momento — porque todos experimentaremos
fraquezas até o momento da morte - percebamos certas exigéncias,
mudangas, cargos e assim por diante como uma falta de liberdade.
Entdo sera uma oportunidade renovada para aprofundar nosso amor,
para que a liberdade da alma seja fortalecida.

Nosso Padre falava de um grupo pregado na cruz: “Nosso Senhor nao
quer uma personalidade efémera para a sua Obra: pede-nos uma
personalidade imortal, porque quer que nela — na Obra — haja um

66



grupo pregado na Cruz: a Santa Cruz nos tornara perduraveis,
sempre com o mesmo espirito do Evangelho, que trara o apostolado
de acdo como fruto saboroso da oracdo e do sacrificio” (/nstrugdo
sobre o Espirito Sobrenatural da Obra, n. 28). Aqui ndo diz quem &
esse grupo pregado na cruz, mas, pelo contexto, entende-se que
sejam os numerarios. De fato, todos nds temos que ser pregados na
cruz, de alguma forma. Neste caso, porém, nosso Padre fala de uma
maneira especifica e especial de ser pregado a cruz: a dos
numerarios, que devem estar sempre disponiveis para mudar de
trabalho...; todas essas, ocasides de se unir a cruz. E quando unimos
intencionalmente a cruz do Senhor as coisas que nos custam, elas
deixam de pesar, embora ainda continuem pesando. Ha uma aparente
contradicao.

Vimos tantas vezes na vida de nosso Padre como ele foi capaz, pela
graca de Deus, de sofrer muito e, ao mesmo tempo, de estar muito
contente. E nos também temos a possibilidade de viver a entrega,
mesmo quando custa, como fonte de alegria.

E importante que, ao falar com alguém sobre a possibilidade de apitar
como numerario, esse aspecto essencial do caminho seja explicado.
Também é bom que essa ideia seja enfatizada na formacido que
recebem durante os primeiros anos, mesmo que possa parecer muito
distante para a pessoa naquele momento.

Naturalmente, os diretores levardo em consideracao as circunstancias
e a capacidade real de cada pessoa de empreender uma mudanca.
Gracas a Deus, na Obra n&o funcionamos a base de ordens militares,
porque, dentro da natureza radical do nosso compromisso, Somos ao
mesmo tempo familia e milicia.

Em relacdo a essa disponibilidade radical, podemos lembrar também
algumas palavras de nosso Padre na terceira de suas campanadas®.
Sao0 palavras preciosas, mesmo do ponto de vista literario, e ao

67



mesmo tempo tdo expressivas que nao ha risco de nos prendermos
somente ao que € bonito:

“Tenho que agradecer ao Senhor por sua grande bondade, porque
minhas filhas e filhos me proporcionaram, neste quase meio século,
tantas e tantas alegrias, precisamente por sua firme adesé&o a fé, sua
vida crista vigorosa e sua total disponibilidade — dentro dos deveres
de seu estado pessoal, no mundo — para o servico de Deus no Opus
Dei. Jovens ou menos jovens, foram de la para ca com a maior
naturalidade, ou perseveraram fiel e incansavelmente no mesmo
lugar; mudaram de ambiente quando necessario, suspenderam uma
tarefa e concentraram seus esforcos em outra que lhes fosse
interessava mais por razdes apostoélicas; aprenderam coisas novas,
aceitaram de bom grado se ocultar e desaparecer, abrindo caminho
para outros: subir e descer”.

“E o jogo divino da entrega, ao qual meus filhos responderam,
conscientes de sua responsabilidade perante Deus de levar adiante a
Obra para o bem das almas. O Senhor brilhou e, sobre a vossa
generosidade, derramou eficacia santificadora: conversdes, vocagdes,
fidelidade a Igreja em todos os cantos do mundo. Assim brota o fruto
sobrenatural de uma entrega sem condi¢bes. E isso se pede a todos
na Obra, porque deve ser sempre o cotidiano, o natural” (De nosso
Padre, Carta 14/02/1974, n. 5).

Uma paternidade sem limites

ApOs esta primeira parte, comecar a falar sobre o celibato acarreta um
risco: poderia dar a impressao de que a disponibilidade constitui sua
dimensdo mais fundamental. Certamente, a pessoa célibe esta muito
mais disponivel do que quem é casado e tem filhos, mas seu caminho
nao consiste apenas nisso, € nem mesmo principalmente. O celibato
€, acima de tudo, um dom de Deus de identificagdo especial com
Jesus Cristo. E € assim que devemos vé-lo, pois disso deriva tudo o
mais, inclusive a disponibilidade. Os numerarios e, no que se refere

68



ao celibato, também os adscritos, tém a funcao de ser testemunhos
vivos da entrega a Deus no meio do mundo.

O celibato ndo é uma limitagdo do humano. Basta olhar para Jesus
Cristo para se convencer disso, pois se ha alguém que encarnou a
humanidade perfeita, esse alguém é Ele. E sendo ele a plenitude do
homem, ndo se pode dizer que o matrimbénio seja uma condicao
indispensavel para alcancar essa plenitude. Embora, para quem tem
vocagao matrimonial — geralmente a maioria das pessoas —, 0
matriménio constitui um auténtico caminho de santificacdo e de
plenitude.

Por isso, no trabalho apostodlico, ndo vale a pena entrar em
comparacoes. Na realidade, o importante € o que Deus quer de cada
pessoa. Nao podemos cair no erro de fazer avaliagdes utilitarias sobre
0 que é mais e o que é menos. A questado fundamental, ao contrario, é
a seguinte: o que Deus quer de mim? Porque o que Deus quer para
cada pessoa sera o que a fara feliz, o que a conduzira a plenitude.
Além disso — afastando-nos um pouco do tema do celibato — que
ninguém pense que o casamento € mais facil do que o celibato.
Embora o celibato envolva inicialmente uma renuncia maior, dbvia e
evidente, o casamento envolve um sacrificio, um compromisso e
dificuldades que podem ser muito maiores do que as da vida no
celibato. E precisamente por isso que ndo é aconselhavel fazer
comparacgdes: o melhor sera sempre o que Deus quer para cada
pessoa.

Para os numerarios e adscritos, o celibato tem uma dimensao de
disponibilidade. Nao se trata apenas de uma disponibilidade factual,
uma questao de tempo, mas de uma disponibilidade marcada pela
paternidade espiritual. O celibato implica uma maior capacidade de se
dedicar a uma familia maior. No Opus Dei, temos uma familia imensa,
e o celibato contribui para criar esse ambiente familiar tdo essencial.
Viver plenamente o significado do celibato, segundo o espirito do

69



Opus Dei, ndo implica diminuir a paternidade, mas aumenta-la. Por
isso todos os numerarios, estejam ou nao nos conselhos locais, tém a
responsabilidade de cuidar das pessoas de Casa.

Nao é surpreendente que as vezes surjam tentagcdes no coragao — e
nao apenas na carne. Todos as experimentam em algum momento, e
isso € normal. Portanto, ndo seria l6gico ter duvidas pelo fato de,
ocasionalmente, sentir essa atragdo natural por uma mulher. Ao
trabalhar em ambientes profissionais com colegas mulheres, é preciso
exercer prudéncia e proteger os sentidos, pois a atracido pelas
mulheres nao desaparece. Esta € uma luta no sentido positivo: nao se
trata de viver com o coragao fechado. Em certo sentido, sim, mas, ao
mesmo tempo, ele deve estar muito aberto ao mundo inteiro, por meio
do amor a Jesus Cristo. Nao renunciamos a uma vida de amor e a
tudo o que isso implica: afetos, desejos, paixao, criatividade,
abnegacdo... Uma pessoa que vive o celibato dirige todas essas
energias, tipicas de alguém apaixonado, para Deus e para as pessoas
e tarefas especificas que nos sdo confiadas na Obra.

Talvez nos lembremos daquela passagem em Caminho: “Como vai
esse coracao? - Nao te inquietes; os santos - que eram seres bem
constituidos e normais, como tu e como eu - sentiam também essas
‘naturais’ inclinagdes. E se nao as tivessem sentido, a sua reagao
‘sobrenatural’ de guardar o coragao - alma e corpo - para Deus, em
vez de entrega-lo a uma criatura, pouco mérito teria tido. Por isso,
uma vez visto o caminho, creio que a fraqueza do coracdo ndo deve
ser obstaculo para uma alma decidida e ‘bem enamorada™ (Caminho,
n. 164).

Guardar o coracdo implica guardar os sentidos, prudéncia,
perseveranca e luta — mas uma luta de amor, para crescer na
amizade com Deus, com a sua graca. Requer sinceridade consigo
mesmo e na direcao espiritual, para que nos ajudem; e cultivar a
disponibilidade no celibato. E, acima de tudo, que nao falte alegria,

70



um bem muito necessario para alcancar a fidelidade: no amor
desinteressado aos outros, muitas vezes encontraremos uma
profunda felicidade, que nos levara a ter um coracido cada vez mais
semelhante ao de Jesus Cristo.

71



Sobre Vitalizacido Crista das instituicbes Educativas
(26-V11-2024)

Universidade dos Andes, Santiago do Chile

Introdugéo

Abordarei um tema que vocés conhecem muito bem: a identidade
cristd da universidade. O conceito de identidade cristd é amplo, com
diferentes manifestagbes, mas todas elas séo de grande importancia,
nao por serem cristds, mas especialmente no que diz respeito a
universidade.

Nesse sentido, a primeira ideia que considero interessante relembrar,
embora vocés certamente ja a conhegam, é que essa uniao entre
universidade e cristianismo ndo é uma uniao artificial. Basta notar que
as universidades nasceram a partir do cristianismo. Todas elas,
porque em sua esséncia, o desejo de conhecer, o desejo de
aprofundar nossa compreensdo do mundo, das pessoas, da
realidade, € profundamente cristdo. Esse desejo ndo é apenas cristéo,
mas é profundamente cristdo, e em sua origem, quando adquire um
desenvolvimento mais completo, leva naturalmente ao conhecimento
de Deus.

Assim, a dimensao cristd ocupa uma posicao de destaque no
conhecimento humano e, por conseguinte, no conhecimento
universitario.

72


https://romana.org/es/79/discursos/sobre-la-vivificacion-cristiana-de-las-institucion/
https://romana.org/es/79/discursos/sobre-la-vivificacion-cristiana-de-las-institucion/

Identidade crista pessoal

Para entrar no assunto, ainda que brevemente, pois o tema é
bastante abrangente, sugiro considerar a identidade crista da
universidade como corporacao, como instituicdo; mas também pensar
na identidade crista pessoal daqueles que trabalham na universidade.
Pois essa identidade institucional se refletira em uma série de
medidas organizacionais que, se nao forem informadas pela
identidade cristd das pessoas, permanecerdo como um molde
praticamente inutil e artificial, inoperante, porque, em ultima analise, a
primazia da pessoa € sempre o fundamental.

Isso ndo significa que todos na universidade devam ser cristdos, mas
sim que, para que a instituicdo tenha uma inspiragdo crista, é
necessario, no minimo, um nucleo de vida crista pessoal para vitalizar
a estrutura cristd organizacional; um nucleo de vida cristd sem o qual
o institucional seria, no fundo, bastante morto.

Portanto, € necessaria uma presenca crista pessoal, assim como uma
abertura crista para aqueles que, sem serem cristdaos ou sendo
cristdos n&o praticantes, contribuem com seu trabalho na
universidade. Nesse sentido, a universidade crista também esta
aberta a pessoas nao cristds, na premissa daquela identidade crista
institucional baseada na realidade pessoal dos cristdaos que a
vitalizam.

E necessario que essa identidade cristd pessoal esteja presente em
muitas pessoas, como um nucleo que irradia um sentido cristdo de
vida, e possui inumeros aspectos. Pode ser vista como a vida crista
de cada pessoa, levando a identificacdo com Jesus Cristo.
Identificar-se com Jesus Cristo é verdadeiramente impressionante;
poOSsSui uma enorme riqueza porque € a propria plenitude humana:
Cristo, perfeito Deus, € o homem perfeito.

73



No que se refere a uma universidade, podemos nos concentrar em
algumas dimensdes dessa plenitude humana que o cristianismo
implica. A entrega de si mesmo aos outros é uma caracteristica
especial de Cristo como homem perfeito. Ou seja, a dimenséao crista
pessoal, na universidade ou em qualquer outro lugar, leva consigo a
dedicacao auténtica aos outros, o servigco aos outros.

O servico e a preocupagao com os outros também tém uma dimenséao
institucional, fazendo parte, digamos, do espirito da instituicdo. Ou
seja, fazem parte da atmosfera, do espirito com que as atividades séo
realizadas: um espirito cristdo precisamente por sua dimensao de
dedicacdo aos outros, de servico, de preocupacio, de luta contra o
individualismo.

A universidade é a universitas studiorum segundo a nog¢ao classica. O
Cardeal Ratzinger explicou que o conceito de universidade € o oposto
da simples adicdo ou soma de cursos ou institutos, pois € necessario
haver uma verdadeira unidade entre os membros, que se preocupam
uns com os outros. Nao € universitario fechar-se pessoalmente no
que € proprio, nem o é para cada instituto ou faculdade, pois sempre
cabe, em diferentes niveis, uma colaboracdo, um senso de
pertencimento a essa unidade proporcionada pelo espirito
universitario, um interesse positivo em colaborar, uma abertura ao
outro.

As vezes, é facil pensar que o préprio campo de estudo tem pouco a
ver com 0s outros por ser tdo especializado. Poderiamos dizer: "O
que eu tenho a ver com isso ou aquilo na engenharia ou na filosofia?"
Na realidade, sempre tem muito a ver, especialmente no ambito
humano: todos estdo muito interligados.

Identidade Crista Institucional

Examinaremos alguns aspectos especificos da identidade crista
institucional, considerando o todo. Um desses aspectos é o esforgo

74



pela exceléncia profissional, que sem duvida, depende de cada
pessoa, mas também é uma caracteristica da propria instituicdo. Ou
seja, a busca pela exceléncia profissional depende da capacitacéo de
cada pessoa, de cada professor, mas também de cada funcionario em
tarefas nao académicas, em suas respectivas fungdes.

Exceléncia Profissional

O que a exceléncia profissional tem a ver com o cristianismo? Ja
mencionei isso em um contexto mais geral: Cristo € homem perfeito e
Deus perfeito e, portanto, a dimensdo cristd exige exceléncia
profissional, que ndo €& simplesmente uma questdo humana de
exceléncia, de virtude humana, de qualidade humana, mas também
uma realidade cristd. Sdo0 Josemaria tantas vezes pregou o chamado
a santificacdo do trabalho, o que implica como base necessaria o
amor pelo trabalho bem-feito. Porque o sobrenatural — o cristdo — e
o0 humano nao sdo dois ambitos separados. O cristdo € o humano
elevado a ordem divina, a ordem sobrenatural.

Portanto, uma exigéncia da identidade crista € a perfeicdo humana do
trabalho bem-feito. Ndo haveria identidade cristd sem um esforco
positivo para alcangar a exceléncia profissional.

Primazia da Pessoa

Outro aspecto, talvez menos o6bvio, da dimenséo universitaria € a
primazia da pessoa. Em uma universidade, pode parecer que a
primazia pertence ao todo, a garantia de que tudo funcione
corretamente. Mas nao: a primazia pertence a pessoa. Sempre a
pessoa.

Talvez vocés se lembrem daquele ditado classico que afirma que, na
humanidade, o individuo tem prioridade sobre a espécie, sobre o todo,
e que pode ser entendido de maneira correta ou incorreta. A pessoa
vale mais do que toda a humanidade. Parece uma afirmagao absurda,

75



mas tem um significado verdadeiro. Porque o que realmente importa é
cada pessoa, e o todo ¢é valioso porque € composto de pessoas, uma
a uma. Cada pessoa, em conjunto, € o grande valor da humanidade.

E isso tem consequéncias praticas universais; por exemplo, ndo se
pode matar uma pessoa inocente para salvar o todo. Alguns podem
dizer: “Se eu puder salvar a vida de mil matando uma, vale a pena”.
Mas ndo, nao podemos matar uma pessoa para salvar muitas.

E que aplicacdo isso pode ter no mundo universitario? A mesma que
em todos os ambitos humanos: devemos cuidar de cada pessoa. Os
professores devem estar atentos, tanto quanto possivel, ao valor de
cada aluno. Devemos cuidar de cada individuo. E isso se aplica a
todos os niveis da vida universitaria. O que mais importa € cada
pessoa, unica e insubstituivel. Cuidar de cada individuo € a forma
como cuidamos do todo. E assim que construimos uma comunidade
universitaria mais plena.

A presenca institucional da Igreja

A identidade cristda da universidade também implica a presenca
institucional da Igreja. Ou seja, deve haver de algum modo uma
presenca sacerdotal, com capelaes que atendam aqueles que
desejarem livremente. E algo oferecido, ndo imposto. E também
importante, na medida do possivel — e sempre €, de certa forma —,
que a capelania ndo seja um mundo a parte. Pode acontecer que, por
um lado, haja a universidade com suas catedras e, em um canto, um
ou dois sacerdotes disponiveis para quem desejar atendimento. Se
nao houver outra opcao, faz-se dessa forma, mas, na medida do
possivel, € aconselhavel que a capelania também tenha uma funcao
universitaria propria. Ou seja, que haja aulas de doutrina crista,
teologia, antropologia crista e que a capelania tenha n&o apenas um
papel pastoral, mas também seja capaz de oferecer uma dimenséao
académica da fé crista por meio de aulas de um tipo ou de outro.

76



Harmonia entre Fé e Razao

Outro aspecto da identidade crista institucional € o que poderiamos
chamar de harmonia entre a fé e a razdo em todos os ensinamentos.

Essa harmonia € um conceito muito amplo. Por exemplo, alguém da
area da matematica pode dizer: “O que a harmonia entre fé e razéo
tem a ver com a minha area?" Bem, tem sim, porque a fé ilumina tudo.
A fé é uma luz que ilumina todas as nossas agoes. Essa pessoa pode
dizer: “A fé ndo me diz como resolver problemas de matematica”. E
isso € verdade, mas a fé também influencia a atitude com
enfrentamos a matematica. E a matematica, como qualquer outra
disciplina, também €& uma manifestagéo da Inteligéncia divina.

Tudo o que é racional no mundo vem da mente de Deus. Nao é
necessario que, toda vez que um professor explica um teorema, ele
se refira ao Alto e enfatize sua conexao com a mente de Deus
Criador. Mas, de alguma forma, se o pensamento matematico estiver
profundamente integrado a mente de um crente, a consciéncia de que
Deus esta em toda a criacdo e de que € Ele quem sustenta a propria
realidade surgird de maneira natural e espontanea. E aqui que entra
em jogo nossa capacidade de apresentar as coisas de uma forma ou
de outra. Algumas pessoas tém mais imaginacdo, sdo capazes de
iluminar um assunto de maneira mais acessivel. Embora nem sempre
seja facil esclarecer o fato de a presenca de Deus iluminar todas as
ciéncias, ele pode estar presente como um interesse, como uma
aspiracido, e talvez se deseje poder explica-la. Alguns assuntos se
prestam bem a isso, enquanto outros sdo mais dificeis de
compreender.

A propésito, lembro-me de um professor de muito prestigio, um
professor de matematica, que transmitia uma visdo de mundo ateia
por meio da matematica. Isso significa que, inversamente, também se
pode transmitir uma visdo de mundo crista, inclusive por meio da
matematica. Como? Deixemos que o matematico reflita sobre isso.

7



Em resumo, a dimensao crista pode estar muito mais presente do que
imaginamos, assim como outras dimensdes, como 0 marxismo ou o
positivismo, infelizmente estdo mais presentes do que pensamos. Nao
sei se € 0 caso neste pais, mas em muitos lugares certamente esta,
em muitos campos do conhecimento. O cristianismo pode e deve
estar presente, sem impor nada, pois a realidade de toda a criacao se
sustenta no poder de Deus. E sempre possivel propor uma
perspectiva crista em todos os niveis de conhecimento.

Certamente, existem aspectos académicos complexos, como os de
natureza bioldgica, especialmente quando a dignidade da pessoa
humana esta em jogo. Nesses casos, a perspectiva da fé tem muito a
contribuir. Em questdes limitrofes, a prudéncia é necessaria e, se é o
caso, deve-se buscar aconselhamento, principalmente em assuntos
meédicos e biomédicos, ética médica e outras areas afins.

A Liberdade

Outra realidade crucial na vida universitaria € a liberdade. O amor a
liberdade é caracteristico do espirito cristdo. Como muitos de vocés
se lembram, Sdo Josemaria nos dizia que o amor a liberdade estava
entre os legados humanos que ele queria deixar para os filhos da
Obra.

O amor a liberdade na universidade é de grande transcendéncia
justamente por ser uma virtude essencialmente crista. Nesse sentido,
devemos respeitar tudo o que é opinavel, ndo apenas como se fosse
algo a que temos de ceder de qualquer forma, mas como uma riqueza
positiva, para nunca impor como verdade ou necessidade aquilo que
nao e.

Certamente, existem muitos pontos opinaveis que se pode defender
apaixonadamente porque estamos convictos deles, como em matérias
cientificas, sociais e culturais. Os professores explicam ideias
opinaveis a partir de suas perspectivas académicas e podem

78



defendé-las apaixonadamente, mas sempre respeitando a liberdade
de pensar e expressar pontos de vista opostos. Embora as vezes
possa parecer dificil, se respeitarmos a liberdade dos alunos, torna-se
facil expressar vigorosamente opinides em que acreditamos:
vigorosamente, mas apresentando-as como opinaveis.

A liberdade de viver e circular dentro da universidade também deve
ser respeitada, ou seja, deve-se fomentar um ambiente de liberdade.
Logicamente, isto sera feito a luz de um conjunto de ideais que
estudantes e professores, mesmo os que nao sao cristdos, devem
respeitar: ideias centrais, principios, escritos ou ndo, que constituem a
identidade essencial da institui¢ao.

Em toda sociedade humana, ha um minimo de regras que devem ser
seguidas. E importante também ensinar que a liberdade ndo é
incompativel com regras ou obrigagbes. Todos temos obrigacgoes,
quer queiramos, quer nao. Por exemplo, temos a obrigacdo de
respeitar as leis de transito: devemos parar no sinal vermelho. Toda a
vida é repleta de regras, e a universidade ndo € excecao. Sao regras
de convivéncia, de bom funcionamento, de boas maneiras etc., tanto
para professores quanto para estudantes, tanto para administradores
como para funcionarios, porque a alternativa seria o caos.

O importante, porém, € viver em liberdade. E ndo apenas naquilo que
nao somos obrigados a fazer, mas também viver livremente dentro do
que € obrigatério. Esta é a chave para a liberdade: ensinar a viver
livremente dentro do que é obrigatdrio. E isso é possivel? E possivel
e, no fundo, € necessario para a realizacdo humana, pois caso
contrario, nos sentiriamos sempre limitados por regras e leis de todos
os tipos.

Tanto professores quanto alunos, devem viver livremente tudo o que é
obrigatorio na universidade para o seu bom funcionamento.

79



E como é possivel viver livremente dentro daquilo que € obrigatorio?
E muito facil dizer, mas, na pratica, é preciso se esforcar para que
isso se torne realidade. E possivel viver o obrigatério com liberdade
se o fizermos com amor, porque o amor € a forgca da liberdade. A tal
ponto que, de certa forma, o amor se identifica com a liberdade. E
podemos amar o que & obrigatério? Podemos. E evidente que se
pode amar o que € obrigatdrio, e pode-se ama-lo quando se vé o bem
que ele traz consigo. Porque o que se ama é o bem. E quando
descobrimos o bem da luz vermelha, um bem digno de amor, paramos
livremente. E assim é com tudo. E preciso enxergar o bem da regra
para ama-la; e amando a regra, somos livres. Isso precisa ser
ensinado, transmitido, vivido: transmitido, principalmente aos
professores, e aos alunos. Ensinem que somos livres mesmo quando
obedecemos.

A liberdade € um bem tipicamente cristdo. Até mesmo Hegel
reconheceu isso quando disse que a liberdade é crista desde sua
origem. Porque foi o cristianismo que trouxe a verdadeira liberdade ao
mundo. Antes do cristianismo, nao havia verdadeira liberdade,
propriamente dita. Bem, nesse julgamento também ha algo que é
opinavel.

A autoridade como servigo

Outro aspecto importante, e tipicamente cristdo, € a compreensao da
autoridade como servico. A verdadeira autoridade em todos os niveis,
quando bem exercida, € exercida como um auténtico servico. Este
fato tem uma dimensao interessante: o0s cargos universitarios
(reitores, decanos, chefes de departamento etc.), além de terem um
periodo limitado, sdo um servigo e sédo exercidos como tal. E por essa
razao, sao abandonados com a mesma disponibilidade com que
foram assumidos.

Se alguém quisesse ser decano para sempre, nao seria apropriado,
pois esse servico consome tempo do que |he é verdadeiramente

80



importante, que é a pesquisa e o ensino. E preciso dedicar tempo
para ser reitor, decano, chefe de departamento, pois ndo ha outra
opcéao. Isso é feito de bom grado, mas o que mais se deseja sdo as
proprias atividades académicas: a pesquisa, 0 ensino, as publicacodes.
Nao ha como nao ter um reitor, ndo ha como nao ter decanos, mas
esses cargos sao puramente servicos e devem ser compreendidos
como tal. Gracas a Deus, a vida €& assim, e é por isso que as
mudancgas na lideranga sdo administradas com total facilidade. As
pessoas dizem: “Que maravilha, gragas a Deus que nao sou mais
reitor, pois agora posso me dedicar mais ao que me interessa”. Mas
antes disso, elas se entregaram de corpo e alma a serem reitores,
decanos ou qualquer outro cargo que fosse necessario.

A colegialidade

A colegialidade no governo da universidade €& outro aspecto
importante. O que isso tem a ver com a identidade crista? Tem muito
a ver, pois a colegialidade no governo da universidade, que, na
pratica, pode se manifestar de maneiras muito diferentes,
dependendo do sistema, € o que nos salva da tirania. Quem estiver
no comando, seja no nivel da universidade, de um departamento ou
de um instituto, ndo pode ser um tirano que toma decisdes sozinho e
exclusivamente.

Séao Josemaria, referindo-se ao Opus Dei em geral, mas aplicando-se
a todo o trabalho em que o Opus Dei proporciona um impulso
espiritual, disse: “Matei o tirano como um traidor pelas costas; nao
admito tiranos nem ditadores”. Nao ha nenhum no Opus Dei, nem
nesta universidade, claro, gragas a Deus. Devemos ser gratos pela
autoridade nunca ser tiranica, porque nao é. E havera diferentes
maneiras de viver a colegialidade, ou seja, de levar em conta as
opinides dos outros, de modo que nunca seja apenas uma pessoa a
apresentar o pensamento e a decidir. Embora, por razdes
operacionais, mais tarde possa ser necessario decidir pessoalmente,

81



deve sempre haver consenso, deve-se sempre ouvir 0s outros. Saber
ouvir. Ouvir ndo é apenas o ato fisico de escutar; é preciso realmente
ouvir o que os outros pensam. E ndo apenas ouvir: € preciso escutar,
prestar atencao, estar disposto a aprender com o0 que os outros nos
dizem.

A justica

Outro aspecto muito importante: a justica. A identidade crista exige a
virtude da justica como parte da realizagcao humana, virtude esta que
és elevada pela caridade. A justica se manifesta na forma como
tratamos as pessoas, na demonstracao de preocupacao com elas e
na luta contra o egoismo pessoal. Ela também deve ter dimensbes
institucionais. Algo que pode parecer secundario, mas nao €, sao 0s
saldrios, ou seja, o que as pessoas recebem. E preciso haver justica:
os salarios devem ser proporcionais ao trabalho realizado. As vezes,
nao temos recursos suficientes e precisamos cortar despesas, sim;
mas as despesas sao cortadas em todos o0s niveis quando
necessario. Devemos sempre buscar a verdadeira justica distributiva
nessa questao.

Mas a justigca por si s6 ndo basta, embora seja necessaria; também
deve haver caridade. A justica pode ser dolorosa em alguns
momentos, como quando precisamos demitir alguém ou informar que
seu contrato ndo sera renovado. Como em qualquer instituicio
humana, essas coisas podem acontecer. Entdo, devemos praticar
tanto a justica quanto a caridade.

Devemos cuidar daqueles que precisam ser demitidos, quando n&ao ha
outra op¢ao a nao ser causar-lhes sofrimento. Devemos fazé-lo com a
maxima sensibilidade possivel, movidos por um espirito cristdo, em
virtude da identidade crista da universidade. Nao podemos maltratar
ninguém se quisermos ser cristdos, mesmo que por vezes seja
necessario tomar decisbes dolorosas. Decisdes dolorosas podem
sempre ser tomadas cultivando o afeto, a caridade, que é afeto. Esta

82



€ também a primazia da pessoa, que discutimos anteriormente em
outro contexto.

A Dimenséao Publica da Identidade Crista

Para terminar, a identidade crista deve ter uma dimensao publica, nao
confessional neste caso especifico, mas publica de qualquer forma:
0s aspectos pessoais € institucionais de uma entidade tao publica
quanto uma universidade tera manifestagcdes publicas no que diz
respeito a sua identidade crista. Isto deve ser evidente, por exemplo,
nos materiais promocionais e nos folhetos distribuidos. Deve ser
perceptivel de alguma forma nas publicacbes e atividades publicas
realizadas na universidade. Se houver uma conferéncia, vamos
retomar o exemplo da matematica: ndo € que necessariamente
precise haver uma exposi¢ao explicita do cristianismo, mas, de uma
forma ou de outra, em muitas outras atividades, o fato de haver uma
realidade crista, tanto na substancia quanto na forma, emergira
espontaneamente.

Sobre cada um desses pontos, como vocés podem facilmente
perceber, muito poderia ser dito, mas sao coisas que, por um lado,
vocés sabem e, por outro, gracas a Deus, vocés praticam. Mas € bom
sempre ter em mente que somos cristaos. E aqueles na universidade
que nao sao cristdos devem demonstrar um minimo de respeito e
devem ser tratados com respeito, em seu modo de ser e em seu
modo de pensar.

83



Aula sobre a esperanca (novembro de 2024)

Colégio Romano de Santa Maria, Roma

A bula de convocacdo do Jubileu 2025, publicada pelo Papa
Francisco, comeca com algumas palavras de Sao Paulo dirigidas aos
romanos, que também dao nome ao documento: “A esperanga nao
decepciona” (Rm 5,5), spes non confundit. Essas palavras encerram
um conteudo muito profundo. Quando temos verdadeira esperanca,
ela ndo falha. Podemos falhar nés, mas a esperanca, nunca; porque
Deus é fiel ao seu amor por nds e as suas promessas.

E certo que, as vezes, podemos ter esperanca em coisas que nao
acontecem: por exemplo, esperamos na eficacia de determinada
gestao apostolica ou no resultado de uma conversa, e pode acontecer
de os frutos nao aparecerem. Isso significa que a esperanca
decepcionou? N&o, porque a esperan¢a fundamentada no amor de
Deus por nés nos permite dizer com seguranga, como afirmava Sao
Josemaria: “Nada se perde!” (Forja, n. 278). O que fazemos pelo
Senhor, 0 que realizamos seguindo a vontade de Deus, é sempre
eficaz, ainda que nao vejamos os resultados imediatamente. Talvez
vejamos de outro modo, em outro momento, ou talvez nem vejamos
nesta vida. Talvez seja um fruto diferente do que esperavamos.
Assim, podemos ter a segura esperancga de que nada se perde.

Apds essa breve introducao, esta aula consistira basicamente em
reler alguns textos do Papa — da bula de convocagao do Jubileu 2025
—, de Sao Josemaria e, naturalmente, da Sagrada Escritura. Minha
intencéo ao |é-los e comenta-los brevemente € que nos deem ocasiao

84


https://opusdei.org/es/article/nada-se-pierde-clase-prelado-fernando-ocariz-esperanza-jubileo/

de fomentar uma disposicdo na alma que permita que nossa
esperanca cresca. A esperanca sobrenatural € um dom de Deus, nao
se pode obté-la apenas com forgcas humanas, mas podemos dispor a
alma para receber os dons de Deus, especialmente a fé, a esperanca
e a caridade.

O que é a esperanga?

A esperanca é uma virtude que nos leva a confiar que vamos obter
um bem futuro, mais ou menos arduo, mas possivel. Estes sao os trés
requisitos: futuro, arduo e possivel. Nao faria sentido uma esperancga
que nao cumprisse esses critérios. Por exemplo, ndo posso dizer que
tenho esperanca de viajar amanha para a Lua; seria uma esperanca
“louca”, porque nao € possivel. Também n&o se denomina esperanca
desejar algo que ndo € arduo. Nao tenho esperanca, em sentido
estrito, de que dentro de trés horas estarei na minha casa. Embora
nesta vida nada seja cem por cento seguro, ha coisas que,
humanamente falando, ndo sdo propriamente objeto de esperanca.

A esperanga € uma virtude humana fundamental, porque todos
esperamos algo. Sempre estamos esperando os frutos do nosso
trabalho, esperando bens possiveis, esperando o fim de todo tipo de
situacdes. Mas, como recordei no inicio, a esperanca também € uma
virtude sobrenatural, teologal. O que se espera com a virtude
sobrenatural da esperanca? A vida eterna, a unido com Deus, a
salvacao, a felicidade imensa do céu. Essa € a grande esperancga.
Participar da vida de Deus é uma realidade possivel de alcancar
porque o proprio Deus a oferece para nés.

Ja existe uma esperanca humana, natural, necessaria, no coracao de
cada pessoa. Escreve o Papa: “No coracdo de cada pessoa,
encerra-se a esperanga como desejo e expetativa do bem, apesar de
nao saber o que trara consigo o amanha”. (Spes non confundit, n. 1).
A esperanga, mesmo nao sendo de algo seguro no plano humano,

85



também ndo € de algo impossivel; € uma expectativa do bem, uma
possibilidade de que esse bem chegue.

O objeto da esperanca teologal, que leva a plenitude também a
esperancga natural, € a salvagao, a felicidade eterna com Deus. Sao
Paulo diz: “A esperanca no que nos esta reservado nos céus” (Cl 1,5).
Essa esperancga na felicidade no céu esta unida a fé no amor de Deus
por nés e nos meios que Ele colocou para que cheguemos ao céu: a
Eucaristia, a oracao...

A esperanca na vida eterna é tado importante, que o Concilio de Trento
condenou aqueles que sustentavam ser errado ter esperancga na vida
eterna e que se deveria fazer as coisas sem pretender alcancgar a
recompensa de chegar ao céu. O concilio diz: “ Se alguém disser que
o justificado peca quando pratica boas obras visando uma
recompensa eterna, seja anatema” (Concilio de Trento, sess. VI, can.
31). A esperanga na recompensa eterna ndo s6 néao € ruim, como €&
algo que Deus quer e esta unida a fé e a caridade.

O fundamento da esperanca

Qual é o fundamento da esperanca? A resposta € simples: a fé. Como
se expressa na Carta aos Hebreus: “A fé é o firme fundamento das
coisas que se esperam” (Hb 11,1). Que fé é essa? A fé no amor de
Deus por n6s. Uma fé que da seguranca a esperanga, porque se
fundamenta em algo que nunca falha: o amor inquebrantavel de Deus
por cada pessoa.

O Papa afirma que “ a esperanca nasce do amor e funda-se no amor
que brota do Coracdo de Jesus trespassado na cruz’ (Spes non
confundit, n. 3). E cita imediatamente S&o Paulo em sua Carta aos
Romanos: “Se quando éramos inimigos de Deus fomos reconciliados
com ele mediante a morte de seu Filho, quanto mais agora, tendo sido
reconciliados, seremos salvos por sua vida” (Rm 5,10). Assim, a
esperanca nasce da certeza da fé no amor de Deus por nés.

86



Precisamos fomentar na nossa vida essa fé no amor de Deus, que é
um amor concreto. Nao se trata de um amor abstrato pela
humanidade em geral, mas de um amor pessoal, dirigido a cada um
de nds neste momento e sempre. O Senhor nos olha, esta dentro de
nds, com a graca, que nos eleva e santifica, e nos ama de maneira
muito pessoal. Este amor é nossa forca, a que nos faz esperar em
algo que, sendo arduo, € possivel: que conseguiremos ser santos,
que é a meta do que esperamos: a unido definitiva e plena com Deus.

E importante lembrar que, na vida espiritual, na luta ascética, ao
comecgar e recomecar, € sempre necessario viver de esperanca. Uma
esperanca com fundamento. Ndo nas nossas forgas, como se fosse
uma luta que devemos vencer a todo custo, mas fundamentada no
amor de Deus. Deus conta com nossa fraqueza, mas sobretudo conta
com sua infinita poténcia, que se identifica com o seu amor por nos.

Também é importante considerar que, em Deus, o conhecimento e o
amor se identificam. Ele nos conhece e nos ama infinitamente. E,
concretamente, o espirito do Opus Dei nos impulsiona a considerar
que o amor de Deus nos faz verdadeiramente filhas e filhos seus.
Essa consciéncia da filiagdo divina fortalece nossa esperanga, como
explica Sao Josemaria em uma de suas homilias: “A mim, e desejo
que o mesmo aconteca a todos vos, a certeza de me sentir - de me
saber - filho de Deus cumula-me de verdadeira esperanca, uma
esperanca que, por ser virtude sobrenatural, ao ser infundida nas
criaturas, se amolda a nossa natureza e é também virtude muito
humana” (Amigos de Deus, n. 208).

A virtude sobrenatural da esperanca eleva a capacidade humana
natural de esperar no bem, mesmo que seja dificil. Saber-se filho de
Deus nos leva a ter uma esperanca segura na meta. A experiéncia
das proprias misérias poderia talvez levar a aspirar, no maximo, a
salvar-se, como se a salvagao nao coincidisse com a santidade,
considerando a santidade como uma “utopia ascética”. Ser santo € o

87



fim, e se a vida se encerrar sem a suficiente santidade, se passara
pelo purgatério até alcanca-la. E dificil alcancar a santidade sem
esforgo, por isso a vida de santificacdo € ardua, mas a esperanca de
alcanca-la se torna possivel com a gracga de Deus.

Como acabo de recordar, com palavras do nosso Padre, o tom de
nossa esperancga esta marcado pela filiacao divina. Temos um motivo
extraordinario para ter esperanca de sermos santos, para pensar na
eficacia de nossas vidas: somos filhas e filhos amados por Deus.
Tantas vezes o recordamos, agora com umas palavras de Sao Joao:
“Nd6s conhecemos o amor que Deus tem por nés e cremos nele” (1Jo
4,16). Isso € da esséncia da vida segundo o Evangelho: conhecer e
crer no amor de Deus por nds, sabendo que somos filhos de Deus
gracas ao seu amor. E atualizar essa fé.

Essa fé no amor de Deus leva a viver confiantes na providéncia. Ou
seja, sabendo que nao estamos abandonados ao acaso do mundo.
Nao € que Deus nos queira muito e depois andemos sozinhos por
nossa conta. Deus nos ama e, respeitando nossa liberdade, nos
acompanha constantemente. O seu ndo € um amor distante, mas de
providéncia. O Papa Bento XVI, em sua enciclica sobre a esperanca,
Spe salvi, escreve que “Deus é o fundamento da esperanca; mas nao
qualquer deus, sendo o Deus que tem um rosto humano e que nos
amou até o extremo, a cada um em particular e a humanidade em seu
conjunto” (n. 31). A fé nesse amor concreto de Deus por nés é o
fundamento de nossa esperanga. Em contraste, Sdo Paulo em sua
Carta aos Efésios descreve os gentios como gente “sem esperanca e
sem Deus neste mundo” (Ef 2,12). A esperanca esta fundamentada
em Deus, em seu amor concreto e pessoal. Embora possam existir
esperancas humanas, estas se limitam a esta vida e nao vao além
dela. Sem Deus, ndo se pode ter verdadeira esperanga em algo
definitivo.

88



A certeza de que Deus esta empenhado

A esperanca cristd tem uma caracteristica aparentemente
contraditéria: a certeza. Podemos ter certeza de algo que é possivel,
mas nao imediato nem completamente seguro? Sim: temos uma
esperanca segura, fundamentada na vontade de Deus, na sua
fidelidade ao seu amor por nés.

“Esta € a vontade de Deus, a vossa santificagao” (1Tes 4,3). Isso n&o
significa apenas que Deus quer que sejamos santos, mas que Ele
mesmo esta empenhado — por assim dizer — em nossa santificagao.
Deus ndo s6 nos da os meios — a revelacao, os sacramentos... —,
mas, sem forcar nossa liberdade — dando-nos a liberdade —, Ele
também nos concede todas as gragas necessarias para que
cheguemos a meta. Temos a esperanca segura de chegar a meta se
quisermos, porque nao nos faltara a graca: Deus é fiel.

Como refletem as palavras de Sdo Paulo na Epistola aos Efésios:
“Deus, que € rico em misericérdia, pelo grande amor com que nos
amou, deu-nos vida juntamente com Cristo, quando ainda estavamos
mortos em transgressdes — pela graca vocés sao salvos. Deus nos
ressuscitou com Cristo e com ele nos fez assentar nos lugares
celestiais em Cristo Jesus” (Ef 2,4-7). O Apdstolo ndo diz “nos fara
sentar nos céus”, mas “nos fez sentar nos céus”. Essa forca da
esperancga traz a certeza, sem deixar de ser esperanca.

Sao Josemaria escreveu: “Vivo feliz com a certeza do Céu que
havemos de alcancar, se permanecermos fiéis até o fim” (Amigos de
Deus, n. 208). Embora pudesse parecer contraditorio “estar seguro de
algo que ndo é seguro”, na realidade n&o é contraditdrio. E nisso que
consiste a verdadeira esperanca crista. Temos tal confianga no amor
de Deus, que podemos ter uma esperanca certa e segura. Essa
esperanca supera nossas misérias e defeitos, e nos leva a seguranca
de que, como dizia 0 nosso Padre, mesmo que morramos com
defeitos, podemos ser santos porque o Senhor, com nossa

89



correspondéncia, nos levara a uma santidade que consiste na
plenitude do amor. E a plenitude do amor € totalmente compativel
com ter defeitos, desde que esses defeitos ndo sejam aceitos nem
queridos, mas que lutemos contra eles por amor, uma e outra vez,
ainda que n&o consigamos vencé-los totalmente.

Portanto, temos a certeza de que iremos para o céu se formos fiéis,
se permanecermos em seu amor. E, além disso, temos a seguranga
de que seremos fiéis se quisermos, se perseverarmos livremente no
amor, porque nao nos faltara a graca de Deus.

A seguranga do impossivel

A esperanca cristd ndo € uma esperanca quimérica, porque contamos
com a graga de Deus. Por isso, no plano sobrenatural, pensando
tanto em nossa santificagdo pessoal, quanto na eficacia permanente
do trabalho apostdlico da Obra, tanto na vida pessoal como no nosso
empenho em levar adiante o Opus Dei, devemos levar em conta o
que dizia Sao Josemaria sobre “a seguranca do impossivel” (Carta 29,
n. 60). A esperanca torna possivel “ter a seguranca do impossivel”.

A seguranga do impossivel, em primeiro lugar, de ser santos, porque
quando experimentamos nossa fraqueza ou capacidade limitada,
parece impossivel que possamos chegar a ser santos. No entanto,
temos a certeza de que podemos, porque possuimos a fé no amor de
Deus, que é o fundamento da esperanca.

E também muito bonito o que S&o Paulo recorda em sua Epistola aos
Romanos sobre a figura de Abrado, que esperou contra toda
esperanca. S&o Josemaria costumava recordar muitas vezes essa
expressao: “Esperar contra toda esperanca”. Novamente, dito assim,
parece uma contradicdo, mas entendido corretamente, é a plenitude
da esperanca. Significa que podemos esperar também quando
humanamente ndo ha motivos para isso.

90



A esperanga crista, portanto, tem um fundamento firme: o
oferecimento do préprio Deus da unido com Ele, que nisso consistira
a gloria do céu. Mas essa esperanca também se expressa em muitos
aspectos da vida diaria. E muito importante a esperanca apostdlica.
Como escreve S&o Paulo na Primeira Epistola aos Corintios:
“sabendo que o vosso trabalho ndo € vao no Senhor” (1Cor 15,58).
Nosso Padre quis colocar as palavras latinas deste texto no umbral de
pedra de uma porta da Villa Vecchia, em Roma: Semper scientes
quod labor vester non est inanis in Domino. Nada do que fazemos é
vao diante de Deus.

O Papa, em Spes non confundit, convida a transmitir esperanca ao
afirmar: “Oxala nao falte a atencao inclusiva por todos aqueles que,
encontrando-se em condi¢gdes de vida particularmente extenuantes,
experimentam a sua propria fragilidade” (n. 11). E muito importante
dar esperanga, porque muita gente parece nido a ter. Viver sem
esperanca, sem verdadeiras metas que valham a pena, € paralisante.
E preciso dar esperanca no apostolado, na atencdo as pessoas de
Casa que ajudamos, de um modo ou de outro. Devemos ser pessoas
que dio esperanca, que ndo dao mais énfase as dificuldades do que
as solucdes. E preciso ser positivos, transmissores de esperanca.

Precisamos viver de esperanga também ao experimentar dificuldades
pessoais. Todos temos dificuldades de um jeito ou de outro: na
experiéncia dos proprios defeitos, no trabalho, de saude, de todo tipo.
Na vida podemos encontrar, e encontramos, dificuldades. O Papa, em
Spes non confundit, cita amplamente o texto da Epistola aos
Romanos: “Quem podera separar-nos do amor de Cristo? A
tribulagdo, a angustia, a perseguicdo, a fome, a nudez, o perigo, a
espada? (...) Mas em tudo isso saimos mais do que vencedores
gracas Aquele que nos amou. Estou convencido de que nem a morte
nem a vida, nem os anjos nem 0s principados, hem o presente nem o
futuro, nem as potestades, nem a altura nem o abismo, nem qualquer
outra criatura podera separar-nos do amor de Deus, que esta em

91



Cristo Jesus, Senhor nosso” (Rm 8,35-39). E um texto extraordinario,
para ser meditado muitas vezes na oracao.

O Papa comenta brevemente: “por isso mesmo esta esperanca nao
cede nas dificuldades: funda-se na fé e é alimentada pela caridade”
(Spes non confundit, n. 3). E, desse modo, torna possivel seguir
adiante na vida. E assim, por muitas dificuldades que atravessemos.
O que nos separara do amor de Deus? Os principados, as
potestades, a morte, a vida, a espada, os perigos, a fome? Nada pode
nos afastar, se ndo quisermos nos afastar. Porque “nada nos pode
separar do amor de Deus — diz Sdo Paulo —, que esta em Cristo
Jesus, nosso Senhor” (Rm 8,39). Somente nés podemos nos separar
do amor de Deus. S6 nés. Nem o demdnio, nem a doenca, nem as
contrariedades. Apenas nossa propria liberdade. Por isso, diante das
dificuldades, podemos sempre ter uma grande esperanga no amor de
Deus, manifestado em Cristo Jesus.

Onde esta tua esperanga?

Também neste contexto, é excelente reler o seguinte texto de nosso
Padre, na Instrucdo para o labor de Sao Rafael: “Trabalhai, cheios de
esperanca: plantai, regai, confiando naquele que da o crescimento,
Deus” (1Cor 3,7). E, quando vier o desanimo, se o Senhor permitir
essa tentacdo, diante dos fatos aparentemente adversos, ao
considerar, em alguns casos, a ineficacia dos vossos trabalhos
apostolicos de formacao; se alguém, como a Tobias pai, perguntar:
“ubi est spes tua?, onde esta a tua esperanca?...”, levantando vossos
olhos sobre a miséria desta vida — que n&o € o vosso fim —, respondei
com aquele vardo do Antigo Testamento, forte e esperancoso,
“‘quoniam memor fuit Domini in toto corde suo” (Tb 1,13), porque
sempre se lembrou do Senhor e 0 amou com todo o seu coracgao: “Filii
sanctorum sumus, et vitam illam expectamus, quam Deus daturus est
his, qui fidem suam nunquam mutant ab eo”; “somos filhos dos
santos, e esperamos aquela vida que Deus ha de dar aos que nao

92



perdem jamais a confianca nele” (Tb 2,18)" (Instrucdo, 9-1-1935, n.
19). Diante das dificuldades, devemos trabalhar cheios de esperanca;
plantar, esperando em Deus, que € quem da o crescimento. Nao
confiando em nossas forgcas, mas colocando-as a servico do Senhor
em todo o trabalho apostdélico. Mais uma vez, sabendo que a nossa
esperanca esta na certeza do amor de Deus por nos.

Portanto, esperanca na entrega, com generosidade. Vale a pena
sermos generosos no apostolado, em tudo o que supde o esforgo de
ir ao encontro das pessoas. Também a mortificagao pelo trabalho
apostolico, que implica dedicacao de tempo, superar dificuldades, etc.

Sao Josemaria, estando na Venezuela, comentou: “Lembrava-me de
quando comecamos o labor ha tantos anos. Comecei com trés, e
agora sao tantos milhares, centenas de milhares. Mas havia
esperancga. Contam de Alexandre Magno que, enquanto se preparava
para uma batalha, antes distribuiu todos os seus bens entre seus
capitdes. E um deles perguntou: “Mas, Senhor, e o que te restou?”. Ao
que ele respondeu: “Ficou-me a esperanca™. E acrescentou: “Eu olho
para vocés, e me resta a esperanca” (Sdo Josemaria, Apontamentos
de uma meditacdo, 10/02/1975). E assim. Essas palavras podem nos
levar a ter esperanca nos outros. Quando experimentarem sua
fraqueza pessoal, podem se encher de esperanga ao ver seus irmaos.
E essa esperanca esta chamada a se estender ao mundo inteiro.

Paz, oragao, alegria

O Papa fala sobre ter esperanca na paz no mundo, uma paz que esta
muito ausente. Nao sé pelas grandes guerras, que sao terriveis e
tristes, mas pela falta de paz em muitos ambientes da sociedade.
Nosso Padre dizia: “Nao ha paz nas consciéncias” (Em dialogo com o
Senhor, n. 101). O Papa menciona “que o primeiro sinal de esperanca
se traduza em paz para o mundo, mais uma vez imerso na tragédia
da guerra” (Spes non confundit, n. 8). Esperanca de que o mundo vai
melhorar, certamente, porque é também esperanca na eficacia do

93



apostolado. Mas com realismo; ndao sabemos o que acontecera, nao
podemos prever o futuro.

De fato, o Apocalipse e as predi¢cdes, que o Senhor faz no Evangelho
sobre o fim do mundo sdo muito dramaticas. Mas isso ndo nos tira a
esperanca; pelo contrario, nos impulsiona a fazer tudo o que esta ao
nosso alcance para que o mundo melhore. Pensando na situacao
atual, em alguns paises vivemos em ambientes muito
descristianizados. Cada vez ha mais pessoas que, sendo catdlicas,
nao frequentam os sacramentos. Ha cidades em paises
tradicionalmente crentes, onde havia uma pratica religiosa
amplissima, e agora s6 um porcentual muito pequeno da populacio
vai a Missa aos domingos. Mas, ao mesmo tempo, ha outros lugares
onde as coisas estdo muito melhores. E, em uns e outros, podemos
ter a convicgao de que as pessoas sao boas, como dizia Dom Javier:
“Quanta gente boa ha no mundo!”. Em muitas ocasides o que falta é
formacdo. Por isso, as dificuldades que encontrarmos no trabalho
apostolico nunca devem ser motivo de desanimo, mas ocasido para
rezar mais, para nos lancarmos, para nos aproximarmos das pessoas
e podermos ajuda-las, com a amizade e a confidéncia. Quanto mais
dificil for o ambiente, mais o Senhor conta conosco; ndo porque
sejamos melhores, mas porque Ele nos deu muita formacao, apesar
de sermos tdo pouca coisa. Portanto, fortes na esperanca!

E isso se aplica a tudo. Que esperanga temos na oragao? O Senhor
disse: “Pedi e recebereis” (Jo 16,24). E impressionante. Pedi e
recebereis, sdo palavras absolutamente verdadeiras. Certamente, as
vezes pedimos e nao recebemos, mas podemos pensar que
recebemos de outro modo, ou que nado pedimos bem. Enfim, outras
vezes pedimos bem e parece que nao recebemos. Por exemplo,
pedimos por uma intengao apostdlica determinada ou para que uma
pessoa seja curada, e nao se cura... Entdo, a oracao foi inutil? Nao.
Ainda que nao tenhamos obtido o que pediamos, essa oragao nao foi

94



ineficaz. Podemos estar seguros na esperanca, pela fé na palavra de
Deus. Nada se perde.

Por ultimo, esperangca com alegria. “Alegres na esperang¢a’” (Rm
12,12), diz Sdo Paulo. E ndo € uma esperanca de conto de fadas,
onde tudo da certo, por isso acrescenta: “Alegres na esperanca,
pacientes na tribulacdo, constantes na oragdo”. Sdo Josemaria nos
dizia assim: “Otimistas, alegres: Deus esta conosco! Por isso,
diariamente, me encho de esperanca” (Memoria do beato Josemaria
Escriva, p. 115). Otimistas, alegres porque Deus esta conosco. A
virtude da esperancga nos faz ver o positivo, o belo da vida, porque
vemos em tudo, ainda sem entender, o amor de Deus. Por isso,
quando nos sentirmos meio desanimados, pessimistas, tristes,
reajamos logo, com um grande ato de fé no fundamento desta
esperancga alegre: hoje, agora, Deus esta me amando com loucura.
Cada um tem que dizer isto, pensar com um ato profundo de fé. E
iSsoO nos levanta.

Falando de esperanga, nos vém ao pensamento € ao coragao a
santissima Virgem, Spes nostra. Ela € a mée da nossa esperanca, a
que nos consegue do Senhor essa graca da esperanca, para té-la e
para da-la, como diz Sdo Pedro: “estai sempre preparados para
responder com mansidao e temor a qualquer que vos pedir a razdo da
esperancga que ha em vos” (1Pd 3,15).

*%%

Termino com a espléndida frase de Sao Paulo: “Que o Deus da
esperanca 0s encha de toda alegria e paz, por sua confianga nele,
para que vocés transbordem de esperanca, pelo poder do Espirito
Santo” (Rm 15,13). Aconselho que a leiam e meditem muito. Que
estejamos contentes e, quando houver motivos humanos para nao
estar, pensemos que acima de todo motivo humano ha um muito
maior, que € o fundamento da nossa esperanca: o amor de Deus por
nos.

95



96



Conferéncia “Eucaristia e sacerdocio” no centenario da
ordenacao sacerdotal de Sao Josemaria (27-111-2025)

Saragoca, Espanha

Nesta celebracdo do centenario da ordenacdo sacerdotal de Sao
Josemaria, vou me concentrar principalmente em alguns de seus
textos, em alguns aspectos da relacdo entre o sacerdocio e a
Eucaristia. Sdo textos que, além do conteudo doutrinal, expressam
também a experiéncia viva da sua alma sacerdotal.

Primeiro, vou me concentrar no sacerddcio enquanto ordenado para a
Eucaristia, depois na importadncia da Eucaristia na santificacdo do
sacerdote e, finalmente, em seu papel na missdo pastoral que o
presbitero € chamado a desempenhar.

Sacerddcio para a Eucaristia

A Eucaristia, especificamente o sacrificio eucaristico, é central para a
vida cristd. S0 Josemaria resumiu-o0 na expressao “centro e raiz”; por
exemplo, no seguinte texto de uma de suas cartas: “Sempre vos
ensinei, queridissimos filhas e filhos, que a raiz e o centro de vossa
vida espiritual € o Santo Sacrificio do Altar, no qual Cristo Sacerdote
renova seu Sacrificio do Calvario, em adoragao, honra, louvor e acao
de gracas a Santissima Trindade”[1].

Essa ideia estava tdao profundamente enraizada em sua alma e em
seu coracao que ele a repetiu com frequéncia, tanto verbalmente

97


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn1

quanto por escrito[2]. Ao mesmo tempo, acrescentava que se 0
Sacrificio eucaristico € “o centro e a raiz da vida do cristdo, deve sé-lo
especialmente para a vida do sacerdote”[3].

Deve ter sido motivo de profunda alegria para Sdo Josemaria que,
anos depois, um texto do Concilio Vaticano Il tdo significativo como o
Decreto Presbyterorum Ordinis, ao falar da relagdo entre o sacerddcio
e a Eucaristia, usasse a mesma expressao para afirmar que o
Sacrificio Eucaristico € “o centro e a raiz de toda a vida do
presbitero”[4].

a) Centro e raiz da vida do presbitero

De fato, € logico insistir neste ponto no caso do sacerdote. Como
escreveu Bento XVI, “A relagdo intrinseca entre a Eucaristia e o
Sacramento da Ordem Sagrada éevidente nas préprias palavras de
Jesus no Cenaculo: ‘Fazei isto em memdria de mim’ (Lc 22,19). De
fato, na véspera de sua morte, Jesus instituiu a Eucaristia e, ao
mesmo tempo, fundou o sacerddcio da Nova Alianga. (...) Ninguém
pode dizer ‘este € 0 meu corpo’ e ‘este € o calice do meu sangue’,
exceto em nome e na pessoa de Cristo, o unico Sumo Sacerdote da
nova e eterna Aliancga (cf. Heb 8-9)"[5].

O Papa Francisco enfatizou como essa identificagdo com Cristo
sacerdote se estende a toda a vida do presbitero. Este “ndo pode
dizer: “Tomai e comei todos vés porque este € o meu Corpo, que sera
entregue por vos’, e ndo viver o mesmo desejo de oferecer o seu
préprio corpo, a sua propria vida pelo povo que lhe foi confiado”[6].

Esta profunda transformacao do presbitero esta intimamente ligada a
Eucaristia. S&do Josemaria comentou sobre isso em uma homilia:
“Pelo sacramento da Ordem, o sacerdote torna-se efetivamente apto
para emprestar a Nosso Senhor a voz, as maos, todo o seu ser: é
Jesus Cristo quem, na Santa Missa, com as palavras da consagracao,
transforma a substancia do pao e do vinho no Seu Corpo, Alma,

98


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn2
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn3
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn4
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn5
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn6

Sangue e Divindade. Nisto se fundamenta a incomparavel dignidade
do sacerdote”[7].

b) Dignidade e fraqueza

A partir destas consideragdes sobre a relagao entre o sacerdocio e a
Eucaristia, compreende-se que esta ultima é, ao mesmo tempo, o
centro para o qual tudo converge e, inseparavelmente, a raiz desta
convergéncia. Ela é centro, pois, se Deus € aquele que atrai tudo e
todos a si em Cristo, a Eucaristia € o lugar onde se realiza a oferta do
mundo ao Pai, por meio de Cristo, com Ele e n’Ele. Ao mesmo tempo,
“o proprio Cristo pde-se nas maos dos sacerdotes, que, se fazem
assim dispensadores dos mistérios — das maravilhas — do Senhor (1
Cor 4,1)”[8].

E possivel uma acdo mais elevada na Terra? A acdo mais prépria de
Cristo, Sumo Sacerdote misericordioso e fiel, mediador da nova
alianga (cf. Heb 2,17 e 9,15), é deixada nas maos da sua criatura. Por
meio dele se eleva o culto de adoracao ao Pai, e por ele os dons
divinos chegam aos fiéis.

Assim o expressa o0 Concilio Vaticano Il: os sacerdotes “exercem o
seu munus sagrado sobretudo no culto eucaristico, no qual,
representando a pessoa de Cristo e anunciando o seu mistério, unem
as oracdes dos fiéis ao sacrificio da sua Cabeca, Cristo (...), que se
oferece ao Pai como hostia imaculada (cf. Heb 9, 11-28)”[9].

Entende-se que o centro da vida do sacerdote nao pode ser outro.
Além disso, pode-se dizer que a Santa Missa constitui o fim principal
da ordenacgdo, o ato no qual “todo o ministério sacerdotal encontra
sua plenitude, seu significado, seu centro e sua eficacia”[10].

Certamente, a dignidade do sacerddcio se encontra com consciéncia
que cada sacerdote tem da propria indignidade, e isso mesmo
constitui a primeira raz&o para se esforgar por viver intimamente unido
ao Senhor[11].Na mesma celebracdo da Eucaristia, as ora¢des que o

99


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn7
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn8
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn9
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn10
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn11

sacerdote reza em segredo e naquelas em que se dirige ao Senhor
em seu proprio nome o ajudam, como nos recorda o Missal, a tomar
consciéncia de sua missdo e, assim, a poder desempenha-la com
maior atencdo e piedade. Essas oracgdes sao frequentemente de
carater penitencial e sao encontradas em momentos-chave da
celebracdo eucaristica: antes de proclamar o Evangelho, no final do
Ofertdrio e na preparacao para entrar na grande Oragao Eucaristica,
ao dispor-se para receber o Corpo e o Sangue de Cristo. O sacerdote
€ consciente de que, pela graca que recebe na ordenacéao e pela agao
do Espirito Santo na Igreja, quando se aproxima do altar, ndo é ele
quem se prepara para celebrar o culto ao Pai, mas € o proprio Cristo
que, nele, “renova no Altar o seu divino Sacrificio do Calvario’[12]. O
gesto externo de vestir as vestes sacerdotais lembra ao celebrante
esta verdade.

De fato, ao vestir-se com os paramentos, revela-se o acontecimento
interior e a tarefa que dele deriva: revestir-se de Cristo, entregar-se a
Ele como Ele se entregou por nés. Os paramentos ndo sao sinais de
poder ou superioridade: sdo simbolos que lembram a todos — e antes
de tudo aos proéprios sacerdotes — que eles nao estdo mais agindo
como individuos privados, mas in persona Christi € in persona
ecclesiae. Dessa forma, as vestes sagradas também nos lembram
que os celebrantes nao sido donos nem da celebracdo nem da
comunidade, mas sim servidores[13].

c) Eucaristia e outras fungdes sacerdotais

A centralidade da Eucaristia na vida de um sacerdote n&o € obstaculo
para afirmar, como faz o Decreto Presbyterorum Ordinis, que os
sacerdotes “tém como obrigacdo primaria anunciar o Evangelho de
Cristo a todos”[14]. E isto ndo s6 porque a pregag¢ao do Evangelho
precede cronologicamente a celebracao da Eucaristia, mas também e
sobretudo porque a pregacéo conduz a Eucaristia, e dela — de Cristo
que se doa a Igreja — retira a forgca para ser palavra de vida eterna

100


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn12
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn13
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn14

(cf. Jo 6, 68)[15]. De fato, como considerarei mais tarde, toda a
atividade do sacerdote brota da Eucaristia como sua fonte mais
intima. A celebracdo da Eucaristia ndo € a unica fungédo sacerdotal.
Contudo, entende-se que esta é a sua principal e mais constitutiva
missao, até porque nela estdo resumidos todos os mistérios da fé
crista.

Eucaristia e santificagdo do sacerdote

Considerando o que é a Eucaristia, é facil entender por que Sao
Josemaria escreveu: “O sacerddcio exige — pelas funcdes sagradas
que |lhe sao atribuidas — algo mais que uma vida honesta: exige uma
vida santa de quem o exerce, constituidos — como sdo — em
mediador entre Deus e os homens”[16].

a) A Eucaristia e a conformacao a Cristo

Na configuracdo com Cristo Cabeca, propria do ministério ordenado, o
Decreto Presbyterorum Ordinis afirma que os sacerdotes “sao
ordenados a perfeicdo da vida pelas mesmas agdes sagradas que
realizam cada dia, como por todo o seu ministério, que desempenham
em unido com o Bispo e os presbiteros”[17].

O Sacrificio Eucaristico, no qual ele cumpre sua missido ou fungao
primaria, € ao mesmo tempo para o sacerdote — como para todo
cristdo — o principal meio de santificacdo, de identificagdo com Cristo.
Nas palavras de Bento XVI: “Se a Santa Missa for vivida com atencao
e fé, ela é formativa no sentido mais profundo da palavra, pois
promove a configuragdo a Cristo e fortalece o sacerdote em sua
vocacgao’[18].

Este profundo aspecto formativo da prépria celebracdo € logico se
tivermos em mente que “as palavras e os ritos liturgicos sdo uma
expressao fiel, amadurecida ao longo dos séculos, dos sentimentos
de Cristo e nos ensinam a compartilhar seus sentimentos;

101


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn15
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn16
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn17
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn18

conformando nossas mentes as suas palavras, elevamos nossos
coracdes ao Senhor”’[19]. A Santa Missa converte-se, assim, em uma
escola de vida.

Por outro lado, a identificagdo com Cristo na mesma celebracéo leva,
as vezes, a que “o Senhor ajude cada um de nds a descobrir o que
deve melhorar, quais vicios devemos erradicar e como deve ser nosso
relacionamento fraterno com todas as pessoas”[20].

Assim, na celebracdo e por variados caminhos, a existéncia do
sacerdote torna-se uma existéncia eucaristica. Nao s6 porque se
nutre da Eucaristia e faz da sua celebracido o ato central da sua vida,
mas também porque, em tudo, o sacerdote vive na mesma atitude
com que Cristo se faz alimento dos seus irm&os.

b) A partir da Trindade para levar o mundo a Trindade

Olhando um pouco mais amplamente, entendemos que, no encontro
com Cristo na Eucaristia, recebemos “a prépria doacédo da Trindade a
Igreja”[21]. De fato, a Santa Missa € a acédo na qual, de forma
maxima, se manifesta o amor da Trindade. “A oracédo ao Pai -explica
Sao0 Josemaria-, é constante. O sacerdote € um representante do
Sacerdote eterno, Jesus Cristo, que € ao mesmo tempo a Vitima. E a
acao do Espirito Santo ndo € menos inefavel nem menos certa. Pela
virtude do Espirito Santo, escreve Sdo Jodao Damasceno, da-se a
conversao do pao no Corpo de Cristo”’[22]. Na Eucaristia, a pessoa
humana se diviniza, e da Eucaristia brota a alegria, o fruto do Espirito
Santo, que é caracteristico da existéncia crista.

A Eucaristia é, portanto, a realidade em torno da qual se articula a
vida espiritual do presbitero: é sua raiz e seu centro, sua fonte e a
antecipagao sacramental de sua meta definitiva. Essa centralidade e
radicalidade conferem ao cristdo, e especificamente ao sacerdote, a
capacidade de converter toda atividade cotidiana em culto a Deus.
Este € um ensinamento em que S&o Josemaria insistia,

102


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn19
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn20
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn21
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn22

especialmente quando se dirigia aos fieéis comuns, que trabalham no
meio do mundo, pois compete a todos os que participam no
sacerdocio de Cristo, quer no sacerddcio comum, quer no sacerdocio
ministerial.

O sacerdote tem consciéncia de ter sido escolhido entre suas irmas e
irmaos para apresentar ao Pai a oferenda da Igreja, que o préprio
Cristo assume e faz propria. Nesse sentido, Sado Josemaria
esforgava-se por fazer do dia uma Missa, procurando que esse ato de
culto transbordasse, como ele préprio ensinava, em jaculatorias, em
visitas ao Santissimo Sacramento, na oferta do trabalho e das
relacdes cotidianas[23].

c) Dom e tarefa

O fato de a Eucaristia ser de fato o centro e a raiz da vida do
sacerdote constitui ndo apenas um dom, mas também uma tarefa
pessoal de correspondéncia aquilo que foi recebido de Deus. Sao
Bento Il escreveu em uma de suas Cartas de Quinta-feira Santa aos
sacerdotes: “Celebremos sempre a Santa Eucaristia com fervor.
Prostremo-nos frequentemente diante de Cristo Eucaristico.
Entremos, de alguma forma, na 'escola' da Eucaristia’[24].

Os detalhes em que o desejo de cuidar a Santa Missa pode se
manifestar sdo inumeraveis, tao criativos quanto a capacidade que
temos de amar uma pessoa. O importante € nao perder de vista o fato
de que, como pregava Sao Josemaria, “a vida liturgica € uma vida de
amor; amor de Deus Pai, por Jesus Cristo no Espirito Santo, com toda
a Igreja”[25]. Esse amor ndo é uma realidade abstrata, mas muito
concreta: encarnada. O fundador do Opus Dei gostava de repetir que
“temos de ser muito humanos; caso contrario, também néo
poderemos ser divinos”[26]. E explicava isso de uma forma muito
eloquente: “Reparem que Deus n&o nos diz: em lugar do coragao, eu
Ihes darei uma vontade de puro espirito. Nao: Ele nos da um coracao,
e um coracao de carne, como o de Cristo. Ndo tenho um coracao para

103


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn23
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn24
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn25
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn26

amar a Deus e outro para amar as pessoas da Terra. Com o0 mesmo
coragao com que amo meus pais e amo meus amigos, com 0 mesmo
coracdao amo Cristo, o Pai, o Espirito Santo e Santa Maria’[27]. O
amor do sacerdote pela Santa Missa, o esforco para Ihe dar a
centralidade que objetivamente Ihe corresponde, pode ser expresso
de mil maneiras diferentes. Por exemplo, S. Josemaria costumava
dividir o dia em duas partes: a primeira metade para dar gracgas pela
Comunhao e a outra metade para se preparar para o dia seguinte.

Outro aspecto que gostaria de enfatizar € seu recorrente convite para
celebrar a Eucaristia com calma. E uma sugestdo muito oportuna
neste mundo marcado pela distracéo e pela pressa. Em um tom muito
pessoal, confidenciava a um grupo de sacerdotes algo que havia
vivenciado recentemente durante uma cerimbnia universitaria:
“‘Enquanto ndo era minha vez de falar, eu estava pensando muito
sobre o amor dos sacerdotes por Nosso Senhor, e como nao
sabemos como demonstra-lo porque estamos quase sempre com
pressa. Muital Os amantes nao tém pressa. Vejam como se
acompanham um ao outro, uma e outra vez... Eles nao querem se
separar nunca”. E entdo os encorajava: “Celebrem a Santa Missa com
calma, deixem-nos esperar! Entdo faremos um trabalho espléndido,
se soubermos né&o ter pressa, porque verdadeiramente, in persona
Christi, estamos realizando uma profunda tarefa sacerdotal’[28].

d) Acompanhar o Senhor no sacrario

Juntamente com a celebracdo da Santa Missa, na qual a relacio
pessoal do sacerdote com a Eucaristia se realiza de maneira especial,
a presencga constante de Cristo no sacrario € um lembrete constante
para dar a toda a existéncia uma orientacao eucaristica precisa.

Para o sacerdote, a Eucaristia € uma presenca viva que consola e da
firmeza. Como escreveu Sao Joao Paulo Il: “Ao longo dos séculos,
muitos sacerdotes encontraram nela o consolo prometido por Jesus
na noite da Ultima Ceia, o segredo para superar a soliddo, o apoio

104


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn27
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn28

para suportar os sofrimentos, o alimento para retomar o caminho
depois de cada desanimo, a energia interior para confirmar a escolha
de fidelidade[29].

Na biografia de Sdo Josemaria, em sua adolescéncia em Logronho,
os longos momentos que passava em oracdo, a noite, junto ao
tabernaculo de La Redonda, ja sdo importantes. Agora que estamos
em Saragoca, € impossivel ndo recordar as noites que passou em
oragao em uma das tribunas que davam para o presbitério da igreja
do Seminario de S&o Carlos. Manteve essa devocdo ao longo dos
anos, e € bem conhecido como promoveu a adoracio eucaristica em
uma época em que, em muitos lugares, a fé da Igreja estava sendo
questionada.

Em uma de suas viagens a América, ele recomendava aos sacerdotes
que fizessem companhia ao Santissimo Sacramento. Queria
aumentar a piedade eucaristica em todos, e lhes disse que “nao
facam isso porque as pessoas de sua igreja, os paroquianos de sua
paroquia, os veem, nao se importem em ser vistos. Se vocés
estiverem atentos ao Senhor e as pessoas conhecerem seu amor,
elas perguntarao por qué; e entdo vocés poderao falar desse amor
que deve preencher toda a sua vida”[30].

Como se pode ver por essas simples palavras, a correspondéncia do
sacerdote ao dom da Eucaristia, como centro de sua vida espiritual,
transborda em acdes guiadas pela caridade pastoral.

Eucaristia e caridade pastoral

A caridade pastoral leva o sacerdote a ser o servo de todos. Em uma
de suas cartas, Sao Josemaria escreveu que 0s sacerdotes,
“seguindo o exemplo de Nosso Senhor, que nao veio para ser servido,
mas para servir. non veni ministrari, sed ministrare (Mt 20,28),
devemos saber colocar nossos coragdes no chao, para que os outros
possam pisar com suavidade’[31]. Essa atitude ndo nasce de uma

105


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn29
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn30
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn31

mera decisao ética, mas tem sua fonte na relagao pessoal com Deus,
com aquele Deus que se rebaixa e se doa a ponto de se tornar
alimento para sua criatura na Eucaristia.

a) Uma existéncia eucaristica

A forca espiritual para viver a propria vida como uma entrega aos
outros surge eminentemente da unido com o proprio Jesus Cristo no
sacrificio eucaristico[32]. Nele, o sacrificio da Cruz se torna
sacramentalmente presente, o dom total de Cristo a sua Igreja, como
o testemunho supremo de que ele é Cabeca e Pastor, Servo e
Esposo. Dessa forma, a Eucaristia também ¢é a raiz e o centro da
dimensao pastoral da vida do sacerdote. Nas palavras de Sdo Joao
Paulo II: “A caridade pastoral do sacerdote ndo so flui da Eucaristia,
mas encontra sua mais alta realizacdo em sua celebragdao, assim
como ele recebe dela a graca e a responsabilidade de permear toda a
sua existéncia de forma sacrificial’[33].

Em outras palavras, o sacerdote € chamado a viver uma existéncia
eucaristica, ou seja, uma vida a imagem do sacrificio de Cristo que
ele celebra na Santa Missa. O Papa Francisco explicou isso no
Jubileu dos Sacerdotes de 2016: “Na celebracdo da Eucaristia,
encontramos nossa identidade de pastores todos os dias. Toda vez
que podemos realmente fazer nossas as palavras de Jesus: ‘Este € 0
meu corpo que é entregue por vos'. Esse € o sentido de nossa vida,
essas sao as palavras com as quais, de certa forma, podemos
renovar diariamente as promessas de nossa ordenacao’[34].

Em dltima analise, a caridade pastoral, que é conferida ao sacerdote
no sacramento da Ordem, é um dom que se atualiza em cada
Eucaristia e que deve ser traduzido em uma conduta correspondente
na vida cotidiana.

b) Corresponder ao dom recebido, conformar-se com esse dom

106


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn32
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn33
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn34

Ao celebrar a Eucaristia, € necessario procurar identificar-se com a
doacdo de Cristo, encarnando-a na prépria vida. Sdo Josemaria
explicou-o graficamente numa das suas homilias: “quem n&o lavra o
terreno de Deus, quem nao é fiel a missdo divina de se entregar aos
outros, ajudando-os a conhecer Cristo, dificilmente conseguira
entender o que € o Pao eucaristico. Ninguém gosta daquilo que nao
Ihe custou esfor¢co”[35].

Em seguida, desenvolvia essa ideia utilizando uma imagem das
Escrituras e enfatizando a identificacdo com Jesus Cristo: “Para
apreciar e amar a Sagrada Eucaristia, € preciso percorrer o caminho
de Jesus; sermos trigo, morrermos para nds proprios, ressuscitarmos
cheios de vida e darmos fruto abundante: cem por um! Esse caminho
resume-se numa unica palavra: amar. Amar € ter o coragao grande,
sentir as preocupagdes dos que estdo a nossa volta, saber perdoar e
compreender: sacrificar-se, com Jesus Cristo, por todas as almas”[36].

E Sao Josemaria concluia: “Para amar desta maneira, € preciso que
cada um expulse da sua vida tudo o que estorva a Vida de Cristo em
noés: 0 apego a nossa comodidade, a tentacdo do egoismo, a
tendéncia a exaltacdo pessoal. S6 reproduzindo em noés a Vida de
Cristo, poderemos transmiti-la aos outros; s6 experimentando a morte
do grao de trigo, poderemos trabalhar nas entranhas da terra,
transforma-la por dentro, torna-la fecunda”[37].

Se a Eucaristia é para o sacerdote o lugar “central e radical” de sua
identificacdo com Cristo e com seu dom salvifico, a caridade pastoral
o levara necessariamente a conduzir os fiéis a essa mesma fonte de
vida, na qual se encontra também o principal exercicio do sacerddcio
comum dos fiéis. O sacerdote pode fazer isso ndo apenas com sua
pregacao, mas também “vivendo” a missa com essa fé: ele celebra a
Eucaristia pela Igreja e na presenca da Igreja - mesmo que o0 povo
nao participe - e, por isso, sua vida também é chamada a imitar o

107


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn35
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn36
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn37

sacrificio de Cristo, que “amou a Igreja e se entregou por ela” (Ef
5,25).

Em ultima analise, o ministro ndo pode limitar-se a ser um canal inerte
através do qual passam a palavra e os sacramentos da Igreja: deve
adaptar a sua vida ao carater sacramental que recebeu, que o
conforma a Cristo, orientando toda a sua existéncia para aquela
doacao plena que encontra o seu centro e a sua raiz na celebracéo da
Eucaristia em beneficio de toda a Igreja. “Um sacerdote - explica Sao
Josemaria - que viva assim a Santa Missa - adorando, expiando,
impetrando, agradecendo, identificando-se com Cristo - e que ensine
os outros a fazer do Sacrificio do Altar o centro e a raiz da vida do
cristdo, demonstrara verdadeiramente a grandeza incomparavel da
sua vocacao, esse carater com que esta selado, que nao perdera por
toda a eternidade’[38].

Quanto mais se compreende a logica da Cruz presente na Santa
Missa, mais se vive o0 ministério como um dom total de si.
Referindo-se a graca propria da plenitude do sacerddcio, o Catecismo
da Igreja Catdlica afirma: “Essa gragca o impele a anunciar o
Evangelho a todos, a ser modelo para seu rebanho, a precedé-lo no
caminho da santificagcdo, identificando-se na Eucaristia com Cristo
Sacerdote e Vitima, sem medo de dar a vida por suas ovelhas”[39].

c) Viver para os irmaos, viver para a Igreja

Os sacerdotes - imitando aquilo de que se ocupam: a entrega total de
Cristo - extraem da Eucaristia a forga espiritual necessaria para se
sacrificarem com alegria a servico dos irmaos, especialmente
daqueles que mais precisam, daqueles que sido “descartados” pelo
mundo.

De fato, a existéncia eucaristica do sacerdote se expressa em mil
detalhes de atengdo e cuidado. Ela se manifesta especialmente na
misericordia com que ele acolhe aqueles que vém a Igreja em busca

108


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn38
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn39

de reconciliacdo e no amor com que ele vai em busca daqueles que
nao conhecem Cristo ou que se afastaram dele. Em todos os
aspectos de seu ministério, ele prepara e orienta todas as pessoas
para encontrar Jesus na Eucaristia, ciente da necessidade que todos
nos temos de um encontro pessoal com Jesus Cristo.

Por fim, vale a pena considerar que a centralidade e a radicalidade da
Eucaristia no ministério do sacerdote, como dom e como tarefa, tém
uma dimensio eclesial evidente e essencial, pois “a Eucaristia, na
qual o Senhor nos da o seu Corpo e nos transforma em um s6 Corpo,
€ o lugar onde a Igreja se expressa permanentemente em sua forma
mais essencial: presente em todos os lugares e, no entanto, uma so,
assim como um so € Cristo”[40].

A dupla dimensao universal e particular da Igreja também é projetada
no ministério sacerdotal, e € principalmente na Eucaristia onde o
sacerdote pode e deve sentir solicitude por toda a Igreja e, com a
Igreja e na Igreja, solicitude pelo mundo inteiro. Nesse sentido, o
sacerdote no altar, como Cristo no Goélgota, carrega o fardo das
necessidades, dificuldades e sofrimentos de toda a humanidade[41].
O Papa Francisco se referiu exatamente a essa ideia: “O sacerdote
celebra carregando em seus ombros as pessoas confiadas aos seus
cuidados e trazendo seus nomes gravados em seu coragcdo. Ao
revestir-nos nossa humilde casula, pode nos fazer bem sentir em
NOSS0S ombros e em nossos coragdes o0 peso e o rosto de nosso povo
fiel, de nossos santos e de nossos martires, que sdo tantos nestes
tempos”[42]. O Sacrificio eucaristico ndo € apenas um grande bem
para o sacerdote, mas constitui seu principal ministério para o bem de
todos[43].

Concluséao

O Sumo Sacerdote é somente Cristo, que, pelo Sacrificio da Cruz, da
vida a comunidade dos fiéis e assegura sua presenca vivificante a
toda a Igreja na celebragcdo da Eucaristia. Na Eucaristia, o Senhor

109


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn40
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn41
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn42
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn43

reune visivelmente seu povo sacerdotal, destinado a louvar a Deus
pelo exercicio do sacerddcio batismal.

Cristo, como Cabeca da Igreja, faz-se presente nela por meio de seus
ministros, daqueles que, em virtude do sacramento da Ordem, sao
constituidos seus instrumentos para o bem de todo o povo de Deus. A
Igreja, uma vez gerada pela acdo do Espirito Santo, por meio da
pregacao, do Batismo e da celebracdo do Santo Sacrificio, continua a
viver, a se expandir e a se difundir gracas a for¢ca da Eucaristia, que &
o ato supremo de culto e a principal fonte de salvacao, da entrega de
Deus a nos.

“‘Compreende-se assim - diz Sao Josemaria - que a Missa seja o
Centro e a raiz da vida espiritual do cristdo. E o fim de todos os
sacramentos. Na Santa Missa, a vida da graca encaminha-se para a
sua plenitude, que foi depositada em nds pelo Batismo, e que cresce,
fortalecida pela Confirmagao”[44].

N&o gostaria de concluir estas consideragdes sem uma referéncia a
Nossa Senhora. No artigo que Sao Josemaria escreveu em 1974
sobre Nossa Senhora do Pilar, lemos: “Para mim, a primeira devogao
mariana - gosto de ver assim - € a Santa Missa”.

E explicava como via a presenca de Maria no Santo Sacrificio: “Todos
os dias, quando Cristo desce as méaos do sacerdote, a sua presenca
real entre nés € renovada com o seu Corpo, 0 seu Sangue, a sua
Alma e a sua Divindade: o mesmo Corpo € 0 mesmo Sangue que fez
sair do seio de Maria. No Sacrificio do Altar, a participagao de Nossa
Senhora evoca para nds o silencioso recolhimento com o que ela
acompanhou a vida de seu Filho, quando ele caminhava pela terra da
Palestina (...) Nesse mistério insondavel, percebe-se, como coberto
por véus, o rosto purissimo de Maria, Filha de Deus Pai, Mae de Deus
Filho, Esposa de Deus Espirito Santo’[45].

110


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn44
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn45

Por isso, concluia: “O encontro com Jesus no Sacrificio do Altar traz
necessariamente consigo um encontro com Maria, sua Mae. Quem se
encontra com Jesus, também se encontra com a Virgem
Imaculada”[46].

[1] Carta numero 10, n. 11. Os textos em que o autor n&o é citado sdo de Séo
Josemaria

[2] Cf., por exemplo, Carta numero 25, n. 5.

[3] Sacerdote para a eternidade, em Amar a Igreja
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/

[4] Conc. Vaticano I, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 14.
[5] Bento XVI, Ex. Ap. Sacramentum catritatis, n. 23.
[6] Francisco, Carta apost. Desiderio desideravi, n. 60.

[7] Sacerdote para a eternidade, n.16-17.

[8] Ibidem, n.1.

[9] Conc. Vaticano Il, Const. Lumen gentium, n. 28. Cfr. Decr. Presbyterorum
Ordinis, n. 2.

[10] Carta numero 26, n. 18.
[11] Cf.Sacerdote para a eternidade, nn. 16 e 17.
[12] Sacerdote para a eternidade, n. 28.

[13] O celebrante deve, com efeito, combinar o0 eu e o nés. Ha uma dupla
perspectiva do ministério sacerdotal: ele representa sacramentalmente Cristo,
“Unico mediador entre Deus e os homens” (1 Tim 2,5), que reune e guia o0 seu
povo, e representa também a Igreja, a cujo servigo realiza a sua agao.

[14] Conc. Vaticano Il, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 4.

[15] Cf.ibidem, n. 5.

111


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftn46
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref3
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/Sacerdote%20para%20a%20eternidade,%20n.16-17.
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref8
https://escriva.org/pt-pt/amar-a-la-iglesia/sacerdote-para-a-eternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref10
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref12
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref13
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref14
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref15

[16] Carta 2-11-1945, n. 4.

[17] Conc. Vaticano I, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 12.

[18] Bento XVI, Ex. ap. Sacramentum catritatis, n. 80.

[19] Congregacéo para o Culto Divino, Instr. Redemptionis sacramentum, n. 5.

[20] E Cristo que passa, n. 88. Neste texto, Sdo Josemaria continuava sua
homilia, mostrando, com sua catequese mistagdgica, que a Santa Missa é
formativa no sentido mais profundo da palavra.

[21] E Cristo que passa, n. 87.

[22] E Cristo que passa, n. 85

[23] Cf.Forja, n.69

[24] Sao Joao Paulo Il, Carta aos sacerdotes, Quinta-feira Santa de 2000, n. 14.

[25] Citado em E. Burkhart—J. Lépez,Vida cotidiana y santidad en la ensefianza
de san Josemaria, Rialp, Madri 2013, vol. lll, p. 472.

[26] E Cristo que passa, n. 166.
[27] Ibidem.
[28] Dos meses de Catequesis, vol. Il, pp.755-757.

[29] Sao Jodo Paulo Il, Carta aos sacerdotes, Quinta-feira Santa do ano 2000, n.
14.

[30] Citado em J. Echevarria, Recordagbes sobre Mons. Escriva, Quadrante, Sao
Paulo.

[31] Carta numero 10, n. 20.

[32] Cfr. Conc. Vaticano I, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 14.
[33] Sao Joao Paulo I, Ex. ap. Pastores dabo vobis, n. 23.
[34] Francisco, Homilia, 3-V1-2016.

[35] E Cristo que passa, n. 158

112


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref16
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref17
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref18
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref19
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref20
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref21
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref22
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref23
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref24
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref25
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref26
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref27
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref28
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref29
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref30
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref31
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref32
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref33
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref34
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref35

[36] Ibidem.

[37] Ibidem.

[38] Sacerdote para a eternidade, n. 44.

[39] Catecismo da Igreja Catdlica, n. 1586

[40] Congr. para a Doutrina da Fé, Carta Communionis notio, n. 5.

[41] Cf. J. Echevarria, Para servir a la Iglesia. Homilias sobre el sacerdocio,
Rialp, Madrid 2001, p. 58.

[42] Francisco,Homilia na Santa Missa Crismal, 28-111-2013
[43] Cf. Conc. Vaticano Il, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 13.
[44] E Cristo que passa, n, 87

[45] La Virgen del Pilar, n. 18; em “Escritos varios” pp. 289-290

[46] Ibid., n. 19

113


https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref36
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref37
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref38
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref39
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref40
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref41
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref42
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref43
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref44
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref45
https://opusdei.org/pt-br/article/conferencia-zaragoza-27-de-marco-de-2025/#_ftnref46

Conferéncia “Santificar o trabalho, transformar o mundo:
uma liderangca com sentido cristao” (30 de junho de 2025)

50.9 aniversario do inicio das atividades do IESE, Madri, Espanha

E para mim um prazer e um orgulho estar com vocés por ocasido do
50° aniversario das atividades do IESE em Madri, motivo de profunda
alegria ao ver o desenvolvimento de uma iniciativa de formacéao que
ajudou muitas pessoas a crescer profissionalmente e a descobrir o
sentido profundo (humano, social, cristdo) do trabalho, tema muito
querido por Sdo Josemaria. Precisamente, nesta intervengao, vou me
concentrar principalmente em alguns dos seus textos.

Vocés construiram uma das escolas de administracdo de empresas
mais prestigiadas do mundo, portanto, a julgar pelos resultados
externos, vocés fizeram um bom trabalho. Gostaria de encoraja-los a
que, juntamente com seus sucessos externos comprovados pelos
rankings das escolas de administracao de empresas mais relevantes,
vocés também se empenhem em alcangar outros sucessos internos
que tém ainda mais valor para cada um de vocés da perspectiva de
Deus. Esses sucessos internos, que s&o compativeis com os
sucessos e fracassos do ponto de vista dos negocios, sao fruto do
trabalho bem feito por amor.

Para esses sucessos internos, importa ndo apenas o que fazemos e
com quais resultados, mas também como trabalhamos e por qué. E
através desses sucessos internos que o impacto desta escola
chegara ainda mais longe.

114



Realidade e valor humano do trabalho

Como dizia S&do Josemaria: “O trabalho, todo o trabalho, é
testemunho da dignidade do homem, do seu dominio sobre a criagao;
€ meio de desenvolvimento da personalidade; é vinculo de unido com
os outros seres; fonte de recursos para o sustento da familia; meio de
contribuir para o progresso da sociedade em que se vive e para o
progresso de toda a humanidade™[1].

Sao Josemaria fala aqui do porqué do trabalho em geral. Para vocés,
o0 porqué do seu trabalho reflete-se na missdo do IESE: “Formam
lideres que aspiram a ter um impacto profundo, positivo e duradouro
nas pessoas, nas empresas € na sociedade através da exceléncia
profissional, da integridade e do espirito de servico”.

Verdadeiramente, se vocés cumprirem bem esse propodsito tao
inspirador, chegarao ao coragao da sociedade. Irdo melhorar o mundo
a partir de dentro. Pois esse propodsito tao nobre que vocés
perseguem pode ser vivido em todas as suas atividades, nao apenas
naquelas com maior valor estratégico que vocés assumem no IESE a
partir da alta diretoria. Todo trabalho pode ter um grande valor do
ponto de vista interior.

Ja na propria ordem natural, “a dignidade do trabalho depende nao
tanto do que se faz, mas de quem o faz; e, no caso do homem, é um
ser espiritual, inteligente e livre”[2].

A dignidade natural do trabalho radica, portanto, na dignidade
espiritual da pessoa humana, e sera maior ou menor em funcao da
maior ou menor qualidade ou bondade que esse trabalho tenha como
acao espiritual. Ora, essa qualidade ou bondade depende
essencialmente da liberdade: do amor — nao como paixao ou
sentimento — mas como dilectio ou amor eletivo do fim, como ato
proprio da liberdade[3].

115


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn1
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn2
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn3

Como Juan Antonio Pérez Lopez explicava, trata-se de fomentar em
n0s € nas pessoas que lideramos os motivos transcendentais: o
interesse em servir bem os clientes, a conexao humana com as
pessoas, 0 compromisso com o0 proposito da empresa. Isso €, em
grande parte, o que nos estimula a servir mais e melhor. E isso pode
ser feito ao mesmo tempo em que se alcancam os resultados
estratégicos de que as empresas precisam e as pessoas adequadas
desenvolvem as competéncias necessarias.

Também neste contexto, as seguintes palavras de Sao Josemaria séo
muito esclarecedoras e certamente exigentes: “Convém nao
esquecer, portanto, que esta dignidade do trabalho se baseia no
Amor. O grande privilégio do homem €& poder amar, transcendendo
assim o efémero e o transitéorio. O homem pode amar as outras
criaturas, dizer um ‘tu’ e um ‘eu” cheios de sentido. E pode amar a
Deus, que nos abre as portas do céu, que nos constitui membros da
sua familia, que nos autoriza a falar-lhe também de tu a Tu, face a
face”.

Em outras palavras, fomos feitos para o Amor, e o trabalho € uma das
plataformas sobre as quais o Amor pode crescer dentro de nds
mesmos € na sociedade. Nisso consiste boa parte da vocacao do
cristdo no mundo, na sociedade. “Por isso, 0 homem nao se deve
limitar a fazer coisas, a construir objetos. O trabalho nasce do amor,
manifesta o amor, orienta-se para o amor’[4]

Recentemente, recebi uma historia inspiradora publicada ha muitos
anos na revista Forbes que ilustra essa conexao humana, esse amor
manifestado através do trabalho. Ela foi escrita por uma enfermeira do
pronto-socorro de um hospital americano que testemunhou um ato
surpreendente de liderancga:

“‘Eram aproximadamente 22h30. O quarto estava uma bagunca. Eu
estava terminando de trabalhar no prontuario antes de ir para casa. O
médico com quem eu adorava trabalhar estava treinando um novo

116


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn4
https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html

meédico, que tinha feito um trabalho muito respeitavel e competente,
dizendo-lhe o que ele tinha feito bem e o que poderia ter feito de
maneira diferente. Entdo, ele colocou a médo no ombro do jovem
meédico e disse: ‘Quando vocé terminou, viu o jovem da limpeza que
entrou para limpar o quarto?’. O jovem olhou para ele sem entender.
O médico mais velho disse: 'O nome dele é Carlos. Ele esta aqui ha
trés anos. Faz um trabalho fabuloso. Quando entra, limpa o quarto tdo
rapidamente que vocé e eu podemos atender nossos proximos
pacientes rapidamente. Sua esposa se chama Maria. Eles tém quatro
filhos'. Em seguida, ele citou o nome de cada um dos quatro filhos e
disse a idade de cada um. O médico mais velho continuou dizendo:
“Ele mora em uma casa alugada a cerca de trés quarteirbes daqui, em
Santa Ana. Eles vieram do México ha cinco anos. O nome dele é
Carlos”, repetiu. Em seguida, disse: “Na préxima semana, gostaria
que vocé me contasse algo sobre Carlos que eu ainda nio saiba.
Tudo bem? Agora, vamos ver como estao os outros pacientes”.

A enfermeira ficou surpresa: “Lembro-me de ficar ali parada,
escrevendo minhas anotagbes de enfermagem, aténita, e pensar:
Acabei de testemunhar uma lideranca impressionante”.

As vezes, podemos perder de vista esse tom humano quando
pensamos no trabalho sob a perspectiva de competir com outras
empresas para obter mais lucros, em vez de pensar em servir as
pessoas com atencio e cuidado, com amor.

Obviamente, as empresas também n&o podem perder de vista a
estratégia e o lucro, que s&o sinais de um servico de qualidade
prestado de forma responsavel e eficiente. Mas tdo importante quanto
os resultados econdémicos, ou mais, € servir com amor ao trabalho e
COm amor as pessoas.

117



O valor sobrenatural: a santificagéo do trabalho

Para um cristdo, essas perspectivas se ampliam e se expandem.
Porque o trabalho aparece como participacao na obra criadora de
Deus, que, ao criar o homem, o abengoou dizendo-lhe: “Crescei e
multiplicai-vos, e enchei a terra e submetei-a, e dominai sobre os
peixes do mar e sobre as aves do céu, e sobre todos os animais que
se movem sobre a terra. E porque, além disso, ao ser assumido por
Cristo, o trabalho se nos apresenta como realidade redimida e
redentora: ndo € apenas a esfera em que o homem se desenvolve,
mas também meio e caminho de santidade, realidade santificavel e
santificadora’[5].

O que significa santificar o trabalho?

Consideremos dois aspectos fundamentais essencialmente ligados
entre si, e nos quais o Fundador do Opus Dei insistiu inUmeras vezes.
Em primeiro lugar, € evidente que a dimensao sobrenatural do
trabalho ndo € algo justaposto a sua dimensdao humana natural: a
ordem da Redencao nao acrescenta algo estranho ao que o trabalho
€ em si mesmo na ordem da Criacdo; € a propria realidade do
trabalho humano que é elevada a ordem da graca; santificar o
trabalho nao € “fazer algo santo” enquanto se trabalha, mas
precisamente tornar santo o proprio trabalho.

O segundo aspecto, inseparavel e, de certa forma, consequéncia do
anterior, € que o trabalho santificado é santificador: o homem n&o so6
pode e deve santificar-se e cooperar na santificacdo dos outros e do
mundo enquanto trabalha, mas precisamente através do seu trabalho,
fazendo-o humanamente bem, servindo as pessoas por amor a Deus.

Este espirito cristao na realizagcao do trabalho deve preparar o mundo
para reconhecer melhor a Deus e, assim, contribuir também para a
sustentabilidade, a paz e a justica social. “E necessario”, lembra Ledo
X1V, “esforcar-se para remediar as desigualdades globais, que veem a

118


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn5

opuléncia e a indigéncia tracar sulcos profundos entre continentes,
paises € mesmo no interior de cada sociedade”.

Como explicava S&o Josemaria, ha uma relagédo necessaria entre a
santificacdo do trabalho profissional e a reconciliacdo do mundo com
Deus: “Unir o trabalho profissional a luta ascética e a contemplagao —
coisa que pode parecer impossivel, mas que €& necessaria para
contribuir com a reconciliacdo do mundo com Deus — e converter esse
trabalho normal em instrumento de santificacdo pessoal e de
apostolado. Nao € este um ideal nobre e grande pelo qual vale a pena
dar a vida?’[6]

Podemos viver no trabalho, seja qual for, ter sempre essa perspectiva
de servir a sociedade, “A world to change”, como vocés dizem na sua
publicidade. Gosto de ver que no seu propésito vocés falam de
lideranca que seja boa para as pessoas, para as empresas e também
para a sociedade.

Nas empresas, € possivel fazer muito bem a sociedade, embora
também seja verdade que nem tudo o que a sociedade precisa pode
ser obtido através das empresas, uma vez que estas estao limitadas
pela necessidade de oferecer um servigo limitado e concreto e de
gerar lucros, o que faz parte do seu obijetivo.

Também s&o necessarios Estados, comunidades e familias
responsaveis. Em sua formacgao, portanto, esforcem-se por alcancar a
pessoa em sua totalidade, também em sua dimensao espiritual, para
que, a partir dessas pessoas bem formadas, possamos contribuir para
servir a sociedade, também em todas as suas dimensoes. Este € o
fruto distante da santificacdo de seu trabalho bem feito por amor.

Para transformar o mundo, temos que comecar por nés mesmos e
deixar espaco para Deus em nossas vidas. O trabalho é um dos
espacos em que Deus quer estar presente em nossas vidas e
motivagdes. Ha algumas palavras conhecidas do Fundador do Opus

119


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn6

Dei que resumem de forma breve e essencial o conceito de
santificacdo do trabalho, na forma de um conselho pratico: “Pée um
motivo sobrenatural na tua atividade profissional de cada dia, e teras
santificado o trabalho”[7]. Ndo se trata de fazer coisas diferentes,
como trabalhar em entidades beneficentes sem fins lucrativos, mas de
fazer as mesmas coisas de sempre de maneira diferente, com um
motivo sobrenatural que nos estimula a colocar mais esforco e mais
amor.

Ou seja, a atividade de trabalhar torna-se santa quando é realizada
por um motivo sobrenatural. Mas essa afirmacdo nao deve ser
entendida como uma espécie de “moral da mera intencdo”; nao se
trata, em termos classicos, de dar primazia ao finis operantis como
independente do finis operis, que ficaria privado de sua propria
relevancia.

O finis operantis € a motivacdo de quem trabalha, que pode ser
movida por motivos de diversa natureza. O finis operis € 0 que se
pretende alcancar com a atividade, que pode ser servir 0 cliente,
terminar um relat6rio, atingir uma meta. Para servir eficazmente com
nosso trabalho, ndo basta ter boas intengdes, mas sim chegar a fatos
concretos. “Para servir, servir’, como dizia S0 Josemaria.

A ordem sobrenatural assume e eleva essa realidade humana, de
modo que o trabalho é santo se “hasce do amor, manifesta o amor, se
ordena ao amor”’ e se esse amor é aquela “caridade de Deus que foi
derramada em nossos coracdes, pelo Espirito Santo que nos foi
dado”[8]. Quando vivemos essa unidade de vida de que tanto falava
Sao Josemaria, essa caridade de Deus derrama-se por todas as
atividades do nosso trabalho: relatérios, telefonemas, pequenos
detalhes feitos com amor. O finis operantis penetra e informa de
dentro o finis operis todo 0 nosso agir.

O trabalho é santo, € santificado, quando € regido e informado pelo
amor a Deus e aos outros por Deus. Esta € a esséncia daquele

120


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn7
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn8

“motivo sobrenatural” que basta colocar no trabalho para santifica-lo;
e entendemos ainda melhor que essa “intencao” tende por si mesma
a perfeicdo humana do proprio trabalho: “Ndo podemos oferecer ao
Senhor uma coisa que, dentro das pobres limitagdes humanas, nao
seja perfeita, sem mancha, realizada com atencdo até nos minimos
detalhes: Deus ndo aceita trabalhos “marretados”. Nao apresentareis
nada de defeituoso, admoesta-nos a Escritura Santa, pois nédo seria
digno dEle[9]. Por isso o trabalho de cada qual - essa atividade que
ocupa as nossas jornadas e energias - ha de ser uma oferenda digna
aos olhos do Criador, operatio Dei, trabalho de Deus e para Deus;
numa palavra, uma tarefa acabada, impecavel’[10].

Mas nao se deve confundir trabalhar com perfeicdio com o
perfeccionismo que pode surgir do orgulho e da falta de ordem.
Devemos trabalhar bem, dentro do razoavel, sabendo que temos
muitas ocupacdes que exigem nossa ateng¢do, as quais também
devemos levar o amor de Deus.

O trabalho santificado n&o € apenas trabalho por Deus e para Deus,
mas €, ao mesmo tempo e necessariamente, trabalho de Deus,
porque é Deus quem santifica; € Ele quem ama primeiro e torna
possivel o0 nosso amor por meio do Espirito Santo, de quem nossa
caridade € uma participacgao.

Para que Deus trabalhe em nés e através do nosso trabalho (para que
0 nosso trabalho seja opus Dei), € necessario abrir espacos para
Deus no nosso dia, espagcos de oragcdo e escuta — em casa, no
escritorio, na rua, na igreja — para alcancar essa unidade com Deus
que permite que Deus entre em todas as nossas acgoes.

Santificar o trabalho, no sentido objetivo, externo, estrutural (por
exemplo, financas ou contabilidade), é inseparavel ndo s de
santificar com o trabalho (no dia a dia, através do esforgo concreto
para alcancar metas especificas e servir determinadas pessoas) mas
também de santificar-se no trabalho (crescendo em amor), que é a

121


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn9
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn10

consequéncia necessaria e imediata de santificar o trabalho em seu
aspecto subjetivo (como acéo da pessoa).

Certamente, um trabalho subjetivo ndo santificado pode cooperar para
a santificacdo do mundo, na medida em que contribui para o
estabelecimento de estruturas sociais, econdmicas, etc., naturalmente
eficazes e justas, o que é parte indispensavel da ordenacédo dessas
estruturas de acordo com Deus. Pensem aqui, por exemplo, nos
Objetivos de Desenvolvimento Sustentavel das Nagdes Unidas.

No entanto, somente um trabalho subjetivo santificado e, portanto,
santificador de quem o realiza, coopera necessariamente ndo sé para
configurar um mundo justo, mas também para dar-lhe forma com a
caridade de Cristo, santifica-lo. Naturalmente, essa santificacdo do
mundo a partir de dentro requer ndo uma, mas muitas pessoas que
santifiquem seu trabalho e se santifiquem em seu trabalho em todas
as profissdes.

Sado Josemaria ja o dizia quando afirmava que se abriram os
caminhos divinos da terra e sao necessarios muitos e muitas que
queiram percorrer esses caminhos para elevar o mundo a partir de
dentro, ndo através de campanhas organizadas e possivelmente
ideoldgicas, que podem ser polarizadoras, mas através do
crescimento interior de cada um no seu proprio lugar, aberto as
pessoas ao seu redor e acolhendo assim a graca de Deus que quer
derramar fé, esperanca e caridade ao nosso redor.

A relevancia peculiar do trabalho de gestéo

Vocés tém pela frente um grande propoésito: formar lideres
empresariais que criarao o contexto no qual muitas outras pessoas
trabalharao e se desenvolverdo como individuos por meio de seu
trabalho. E uma grande responsabilidade preparar pessoas com tanta
responsabilidade.

122



Muitas vezes, eles ndo terdo receitas claras sobre como interpretar
um problema ou resolver uma situacao. Em geral, o trabalho de
gestdo envolve um conjunto de atividades, como prever, organizar,
coordenar e controlar o desenvolvimento e os resultados da atividade
de uma organizagao.

Diante de uma realidade tao complexa e variavel, € compreensivel
que, ao teorizar sobre a natureza ou analisar a pratica do trabalho de
gestao, surjam interpretacées mais ou menos diversas[11]. Por isso, a
formacao de um executivo ndo requer apenas memorizar principios
ou reunir ferramentas de marketing, financas, estratégia ou
contabilidade, mas chegar a um entendimento prudente que
normalmente € adquirido com uma experiéncia bem assimilada.

A responsabilidade de um executivo exige prudéncia, que € a virtude
mais propria do trabalho diretivo. Lembro-me de uma famosa
afirmacao de Sido Tomas de Aquino: “que os sabios nos ensinem, que
0s santos rezem por nds, que os prudentes nos governem?”.

Através das suas aulas com o método do caso, os seus alunos
aprendem a exercer a prudéncia, a fazer as perguntas-chave, a
aprofundar os argumentos, a compreender os pontos de vista dos
outros sem preconceitos e a mudar de opiniao.

Em sua expressdao mais geral, a acdo prudente requer um
conhecimento suficiente do passado (os precedentes dos assuntos), a
atencado as circunstancias que delimitam o assunto presente e a
previsdo dos efeitos futuros das possiveis decisdes.

“A prudéncia, além de ser o habito aperfeicoador desse tipo de
atividade (praxis), € a unica virtude intelectual cujo objeto € moral, ou
seja, atua como uma espécie de 'ponte' entre ambas as dimensdes,
permitindo conciliar o pensamento com a acao”.

Exercitando a prudéncia na hora de liderar, os participantes de seus
programas crescerao moral e intelectualmente e serao capazes de

123


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn11

criar ambientes nos quais outras pessoas cresgam, contribuindo
assim para melhorar a sociedade.

QOutras caracteristicas de um bom trabalho de gestdo, na minha
opinido, sdo a abertura e a flexibilidade. Abertura de mente, para
aprender com a experiéncia e com o estudo. Abertura para
compreender as mudangas que Sao necessarias nos novos tempos.
Abertura para acolher e valorizar sugestdes ou explicagcdes de outros,
sem pressa e sem admitir preconceitos. Saber ouvir.

Abertura para n&o cortar iniciativas arbitrariamente, mas promové-las
e canaliza-las. Abertura para captar e aceitar oportunidades de
mudanca; em particular, abertura mental para mudar de opinido: como
dizia S0 Josemaria, “ndo somos como os rios que ndo podem voltar
atras’.

Enfim, abertura de coracdo, para compreender e amar os outros.
Essa abertura nos leva a aceitar os outros como sdo, sem julgar e
sem nos deixarmos levar por preconceitos, ao mesmo tempo em que
podemos desafia-los a serem melhores. Consiste também em ser
uma ponte para pessoas que pensam de forma diferente. E possivel
trabalhar muito bem com pessoas de outra religido ou sem religido, e
que seguem estilos de vida que podem chocar, pessoas que tém
sempre, ou quase sempre, uma boa base sobre a qual se pode
construir uma amizade e um projeto comum dentro da empresa.

No que diz respeito a flexibilidade, é ébvio que ela se opde a rigidez,
mas nao se opde a forca. Trata-se da capacidade de aceitar e decidir
excegdes necessarias ou convenientes. Nesse contexto, parece-me
interessante mencionar também a importancia de promover a
liberdade interior dos colaboradores de todos os niveis profissionais,
explicando o motivo das instrugdes dadas.

Trata-se de fazer com que queiram fazer bem o seu trabalho para
servir melhor. Nesse mesmo sentido, um bom trabalho de gestao evita

124



0 controle excessivo e 0 excesso de detalhes ao delegar uma tarefa.
A microgestdao como forma de lideranca cria marionetes, ndo pessoas
maduras com critério proprio.

Também vale a pena mencionar a importancia de saber delegar,
atendendo as circunstancias das pessoas e dos ambientes.
Lembro-me do que escreve Sao Josemaria, num contexto mais
amplo: “Nao se pode empregar os mesmos meios com todos.
Também nisto € necessario imitar o comportamento das maes: sua
justica é tratar de maneira desigual os filhos desiguais™[12].

Alguns, os mais jovens, precisam de acompanhamento e feedback
para adquirir 0 mais rapido possivel a experiéncia necessaria para
fazer bem seu trabalho. Outros, mais maduros, precisam de coaching
para aprender a tomar suas préprias decisées. E chega um momento
em que podem trabalhar sem nenhum acompanhamento, porque o
gestor pode delegar-lhes com total confianga e sem preocupacdes.
Mas uns e outros precisam da confianga, proximidade e amizade de
seus gestores.

A atividade diretiva exige normalmente canalizar elementos e agdes
em si mesmos diversos para um objetivo comum. E necessaria,
portanto, uma capacidade de sintese suficiente que, mantendo a
atencao que distingue os diversos elementos da questdo, consiga
uni-los em uma dimensio final comum. Aqui entra o que muitos
chamam de propdsito da empresa, que inclui prestar atengcdo aos
seus muitos stakeholders para que a atividade diretiva unifique os

esforgcos de todos.

A relevancia peculiar do trabalho diretivo reside, obviamente, no fato
de que desse trabalho depende em grande parte a eficacia do
trabalho de outras pessoas, seu crescimento pessoal através do
trabalho e a cultura e o tom da empresa. Dai um aspecto peculiar da
responsabilidade dos diretores.

125


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftn12

A posicao de diretor ndo é um privilégio, mas um servico e uma
responsabilidade que consiste em criar um contexto eficaz para o
trabalho dos outros. Portanto, um gestor deve fomentar a disposicao
interior que o leva a cumprir decididamente os seus deveres.

Vocés educam esses gestores nao so através das aulas e do trabalho
em equipe, mas também criando um tom de trabalho bem feito —
jardins bem cuidados, lousas limpas, aulas bem preparadas com
finalizacdes impactantes e claras — e de alegria e proximidade
humana, de cuidado com as pessoas.

Esse tom de amizade em que todos percebem que realmente
importam, que sdo amados, explica a abertura e a alegria que se vé
em sua escola e nas reunides de ex-alunos.

Muito obrigado
[1] Sao Josemaria, E Cristo que passa, n. 47.
[2] Sdo Jodo Paulo Il, Discurso, 3/07/1986, n. 3.

[3] Sobre a escolha existencial do fim ultimo, como ato de liberdade,
cf. C. Fabro, Riflessioni sulla liberta, Maggioli, Rimini 1983, pp. 43-51;
57-85.

[4] S&o Josemaria, E Cristo que passa, n. 48.
[5] Sao Josemaria, E Cristo que passa, n. 47.
[6] Sdo Josemaria, Instrucéo, 19/03/1934, n. 33.
[7] Sdo Josemaria, Caminho, n. 359.

[8] cf. Rm 5, 5.

[9] Cfr. Lev 22, 20.

[10] Sao Josemaria, Amigos de Deus, n. 55.

126


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref1
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref2
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref3
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref4
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref5
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref6
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref7
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref8
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref10

[11] Cf., por exemplo, G. Scalzo e S. Garcia Alvarez, E| Management
como practica: una aproximacion a la naturaleza del trabajo directivo,
en “Empresa y humanismo”, XXI (2018) pp. 95-118.

[12] S&do Josemaria, Carta 29/09/1957, n. 25.

127


https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref11
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/#_ftnref12

ARTIGOS E ENTREVISTAS



El Debate, Espanha (22-VI1-2024)

— O que permanece e o que mudou na Obra ao longo desse tempo?

— No Opus Dei, ha um espirito de fundo, uma mensagem significativa
sobre a santidade no meio do mundo, que ndo mudou. E o nucleo
imutavel que lhe da sentido, pois, como acontece com as instituigoes,
se o0 Opus Dei existe, é precisamente para conservar e difundir ao
longo do tempo uma mensagem especifica. Ao mesmo tempo, o
fundador, S&do Josemaria, ciente da necessidade de manter intacto
esse espirito, dizia que as formas podem e devem mudar com o
tempo. Em cem anos, a sociedade e a Igreja evoluiram muito, e o
Opus Dei também, pois faz parte da Igreja e da sociedade.

As transformacdes implicadas por fenbmenos como a globalizacao, a
conquista do espaco publico pelas mulheres, as novas dinamicas
familiares, etc., encontram reflexo no Opus Dei como instituicdo e na
vida real de seus membros. Saber mudar — modelando qualquer
mudanca a partir do essencial — € um requisito para poder continuar
sendo fiel a missao.

— Como as novas disposicbes papais afetam o Opus Dei? Elas
afetam o dia a dia da instituicdo?

— O juridico e o vital sdo areas que caminham juntas, mas que
também tém suas distingdes. Na vida cotidiana dos leigos, imersos
nas questdes deste mundo, as novas disposi¢cdes nio alteram a forma
como vivem sua vocacgao para a Obra. No que diz respeito ao Opus
Dei como instituicdo, estamos trabalhando com o Dicastério do Clero
para realizar ajustes nos estatutos, conforme solicitado pelo Santo
Padre no Motu proprio Ad carisma tuendum. Como ainda estamos
estudando esses ajustes, ndao posso dizer qual sera o resultado.
Posso assegurar, entretanto, que no desenvolvimento dessas obras,

129



estabeleceu-se um clima de dialogo e confianga, tipico da Igreja como
familia de Deus.

— N&o € uma clericalizacdo de uma instituicao da Igreja cuja razao de
ser sdo os leigos? Ate que ponto estas medidas podem afetar o
objetivo dos leigos de serem santos no meio do mundo?

— A mensagem do Opus Dei dirige-se principalmente aos leigos,
homens e mulheres do meio do mundo, que, desde o inicio,
constituiram a grande maioria dentro da Obra e de sua razao de ser.

Da mesma forma que os carismas ndo devem ser absolutizados, a lei
também n&o deve. Por isso, o Opus Dei passou por diversas solucoes
institucionais para encontrar a formula mais adequada, que
integrasse, por um lado, a tutela do carisma e, de outro, uma figura
juridica que Ihe conferisse um lugar na Igreja, refletindo sua natureza
sem restringi-la ou sufoca-la.

— O Opus Dei do seculo XXI buscara um novo modelo juridico, em
vez da prelazia pessoal, que se adapte melhor as novas formas de
vida crista?

— A figura juridica da prelazia pessoal se adaptou muito bem ao
espirito do Opus Dei e aos seus apostolados. Como lhe comentei
anteriormente, estamos em pleno dialogo com a Santa Sé para a
adequacao dos estatutos. Como compreendera, nao seria prudente
referirme a um possivel novo modelo juridico antes de terminar o
processo no qual estamos trabalhando ha quase dois anos.

A elasticidade do direito candnico pode ajudar a conciliar o desejo da
Santa Sé e da prépria Obra de impulsionar a missao da Igreja em um
mundo em mudanca, encontrando solugdes adequadas, sem rupturas
institucionais.

130



— A caminho do centenario, quando o Opus Dei conta com bispos e
arcebispos em todo o mundo. N&o seria apropriado que o prelado
fambéem fosse bispo?

— Se me permite esclarecer, devemos ter em mente que os poucos
bispos e arcebispos que vém do Opus Dei no mundo sio das proprias
Igrejas particulares e, portanto, respondem apenas ao Papa, nao
tendo nenhum outro superior.

Acredito que o fato de o Bem-aventurado Alvaro e D. Javier
Echevarria terem recebido a consagracao episcopal foi muito positivo
para reforcar a comunh&o eclesial entre 1991 e 2016. Atualmente, o
importante € seguir fielmente as disposi¢cdes do Santo Padre, mais do
que discutir o que € mais ou menos adequado.

— Por que uma parte da hierarquia eclesiastica via o Opus Dei como
uma instituicdo rival ou paralela, se os fiéis da Obra também s&o fiéis
das dioceses fterritoriais?

— Percebo, em geral, aprego por parte da hierarquia e de outras
instituicbes da Igreja. As pessoas da Obra tém consciéncia de que
navegam no mesmo barco que a Igreja, onde coexistem diferentes
espiritualidades e sensibilidades [...] Por outro lado, vém a mente
alguns exemplos de iniciativas do Opus Dei (em Roma e no mundo)
das quais, pela graca de Deus, surgiram vocacOes para tantas
instituigdbes da Igreja. E vice-versa: atualmente, por exemplo, a
diocese de Floriandpolis (Brasil) iniciou o processo de beatificacdo de
um jovem da Obra, que realizou um extenso trabalho de
evangelizagcdo naquela diocese e que se aproximou da fé catdlica
gragas aos retiros de outra realidade eclesial, Emaus.

Como o senhor salienta, do ponto de vista do direito, os leigos do
Opus Dei sdo fiéis as suas dioceses da mesma forma que quaisquer
outros fiéis. E, na pratica, muitos colaboram ativamente no catecismo
OU NOS cursos pré-matrimoniais em suas paroquias, em iniciativas de

131



servico como a catequese, em atividades com jovens, etc. Da mesma
forma, recebo inumeros pedidos de bispos diocesanos para que este
ou aquele sacerdote colabore em uma pardquia, em um hospital, em
um servico da diocese. Sempre que possivel, colaboramos com
prazer.

Se houve duvidas com alguma instituicdo da Igreja, talvez seja devido
a relacdes humanas imperfeitas, que deveriamos tentar resolver dia
apds dia. As vezes, os mal-entendidos também advém da
compreensivel dificuldade histérica de abrir espaco para novas
realidades que carregam uma “novidade” que a primeira vista pode
surpreender. Gosto de pensar que sao algo do passado.

— Qual é a situagdo atual do desenvolvimento do Opus Dei no
mundo? Existem planos de expansdo especificos para o centenario?
Em quais paises encontra mais dificuldades?

— Pode-se dizer que o desenvolvimento do Opus Dei transcorre
como o do resto da Igreja no mundo. A Obra como um todo cresceu
nos ultimos anos, mas isso nao significa que cresca em todos os
lugares ou que o faca da mesma maneira.

Por exemplo, a Obra cresce em paises como Nigéria, Estados Unidos
ou Brasil, enquanto seu trabalho é mais dificil em outros lugares,
como na Europa e na Asia. Os obstaculos externos as vezes provém
da secularizacdo ambiental, de certos estilos de vida que dificultam a
formacao de familias duradouras ou a compreensao do celibato ou
das vocacgbes dedicadas ao servico e ao cuidado, etc. Ha também
obstaculos que todo cristdo no meio do mundo deve enfrentar, como o
perigo do mundanismo. Nesse sentido, uma vez que nao existe um
contexto de fé compartilhado, é necessaria uma delicadeza especial
de coracido para ser coerente com O0s proprios compromissos
familiares ou vocacionais.

132



Do ponto de vista geografico, a diversidade cultural e religiosa € muito
ampla. Incorporar uma vocagao crista em cidades de maioria
mucgulmana, como Mombacga (Quénia) ou Surabaya (Indonésia) nao &
a mesma coisa que em Lisboa ou Varsdvia. Como sabem bem as
pessoas da Obra que vivem nesses lugares, a semeadura
evangelizadora olha para um horizonte de décadas, como na China
ou na Coreia do Sul. Nesses paises, a par das dificuldades, existe
também um forte dinamismo eclesial, traduzido em conversdes,
batismos de jovens e adultos, etc.

Por outro lado, a Obra vive ha alguns anos um momento de
reestruturacdo das circunscricdes para melhorar o governo e a acao
apostolica. De qualquer forma, independentemente das programacodes
e reestruturacdes, € o proprio Deus que abre caminho em qualquer
tipo de sociedade, tocando o coracao das pessoas, porque soO Ele € a
resposta aos anseios e as esperancas do ser humano.

— O Opus Dei foi a primeira organizacdo catolica a admitir ndo
catolicos como cooperadores. E, acima de tudo, um sinal de
ecumenismo?

— Em 1950, quando S&o Josemaria obteve da Santa Sé a
autorizacdo para admiti, no Opus Dei, homens e mulheres néao
catolicos como cooperadores, 0 movimento ecuménico ja estava em
andamento ha bastante tempo, tanto dentro da Igreja Catdlica quanto
no ambito das outras confissGes cristas. Foi mais uma manifestagao
desse impulso natural a unido de todos os crentes em Jesus Cristo.
Desde entao, houve muitos frutos de amizade e dialogo com pessoas
de outras confissdes religiosas.

— Como devem agir os cristdos diante do crescente ambiente de
polarizagc&do politica e social em tantas partes do mundo?

— No que é opinavel, com muita liberdade. Como cristdos, com
caridade e compreensao. Como dizia Sdo Josemaria: “Sempre como

133



semeadores de paz e alegria”, mesmo que, em ambientes tensos e
polarizados, as vezes seja dificil. E importante amar e compreender
as pessoas, mesmo quando pensam de forma diferente.

134



Avvenire, Italia (26-VI-2024)

— O Opus Dei esta envolvido em uma auténtica ‘viagem’, convidado
pelo Papa, para redescobrir o frescor e a for¢ca de suas origens. O que
esta aparecendo nesta viagem?

— Em todas as nagdes onde o Opus Dei esta, estdo se realizando as
chamadas ‘assembleias regionais’, que se realizam de 10 em 10
anos. Sao momentos preciosos de dialogo e reflexdo. Descobre-se
neles o desejo de ir ao essencial, ao carisma, encontrando o modo de
vivé-lo e comunica-lo melhor nas circunstancias atuais. Uma questéo,
por exemplo, que emerge dessas assembleias € o0 desejo de
fundamentar cada vez mais o trabalho apostolico da Obra na amizade
sincera e na transformacido do coragdo, mais do que em estruturas,
obras ou atividades.

— O método que o senhor indicou para esta reflexdo é uma ampla
consulta da qual estao participando todos os membros do Opus Dei e
inclusive outras pessoas que ndo formam parte da Prelazia. Pode
explicar as razbes pelas quais, em chave sinodal, escolheu essa
opcao?

— Tal como a Igreja em seu conjunto, o Opus Dei é familia, e quando
uma familia deve tomar uma decisdo importante (desafios ou
prioridades) todos sado ouvidos. Entramos em contato com a
Secretaria do Sinodo, que nos encorajou a viver as assembleias
regionais da prelazia como um momento especial de escuta. Cada
assembleia teve encontros em nivel local, com grupos de discussao,
questionarios, intercambios entre geracdes. Tal processo ocorreu
simultaneamente a participagcdo de muitos membros do Opus Dei nas

135


https://romana.org/es/78/articulos-publicaciones-y-entrevistas/entrevista-en-el-diario-avvenire-milan-30-vi-2024/

fases diocesanas do Sinodo sobre a sinodalidade em suas
respectivas dioceses.

— O Opus Dei esta se encaminhando também ao centenario da sua
fundagédo.: quais sdo os passos previstos e 0 que se espera desta
longa preparagcao?

— Nesses anos que precedem o centenario, vamos interrogar-nos
sobre as necessidades e os desafios da Igreja e do mundo.
Queremos aprofundar em nossa identidade e ver como a Obra pode
contribuir para a santificagdo da vida cotidiana através de seu
carisma. Observaremos, portanto, neste tempo, o conjunto do nosso
horizonte apostdlico (a Igreja e o mundo) e, por outro lado, olharemos
para nosso interior (a Obra), com esperanca de que esses olhares
convirjam para um momento de graca. Quando penso no centenario
do Opus Dei, vem-me a cabeca uma oragao que o bem-aventurado
Alvaro dirigia pessoalmente ao Senhor: “Obrigado, perddo, ajuda-me
mais”. No momento atual, de certa forma, todos deveriamos ter esta
aspiracao.

— Como vai a revisao dos Estatutos?

Como dizia o Papa, trata-se de que os ajustes preservem o carisma e
a natureza do Opus Dei, sem o apertar nem sufocar: sublinhando, por
exemplo, seu carater secular e o fato de que mais de 98% dos
membros s&o leigos, homens e mulheres que vivem a sua vocagao na
rua, na familia, no trabalho. Para isso, esta havendo uma série de
reunides entre representantes do Dicastério do Clero e quatro
canonistas do Opus Dei, trés professores e uma professora. Como
estamos ainda no meio deste processo, nao posso dar mais detalhes.
Posso assegurar-lhe, porém, que os trabalhos estdao se
desenvolvendo em clima de dialogo e confianga.

— A secularidade, tdo caracteristica do Opus Dei, com a ideia central
da santificacdo do trabalho e da vida cotidiana, é um dos fracos mais

136



J

importantes da Igreja no periodo pos-conciliar: € como se o ‘tesouro
da Obra tivesse se convertido em patriménio de toda a catolicidade.
Esta caracteristica, t4o importante em seu espirito, apresenta hoje
algo novo para o Opus Dei?

— Recordo que no dia da canonizacdo de S&o Josemaria, um
conhecido dirigente sindical da Polbnia disse aos jornalistas que,
como representante dos trabalhadores, estava em festa porque
tinham um santo ‘padroeiro’. Na realidade, a santificacdo do trabalho
constitui um tesouro que Jesus nos mostrou durante os trinta anos de
sua vida oculta, trabalhando e mantendo assim sua familia. Sao
Josemaria o recordava especialmente. De qualquer forma, hoje,
embora esta mensagem tenha se tornado um patriménio de toda a
Igreja, ainda ha muito por fazer para redescobrir o papel dos leigos,
sua responsabilidade eclesial e suas infinitas possibilidades de
evangelizagao da sociedade.

— Leigos sé&o quase todos os membros do Opus Dei, que estao,
portanto, imersos nas realidades do mundo, atentos ao que acontece,
desde as grandes feridas da humanidade até as novas oportunidades
que surgem. Como participa a Obra nas mudancas e sofrimentos de
nosso tempo?

— As guerras em curso, o problema da soliddo e da pobreza e, em
geral, o sofrimento de tantas pessoas ndo podem constituir apenas
matéria de noticias da atualidade, mas devem afetar a todos. Em sua
catequese pela América do Sul, sdo Josemaria animou milhares de
pessoas a ter um coracado grande, imitando Cristo na cruz, que tinha
os bragos abertos para acolher a todos, sem distingdo. Cada membro
da Obra devera atuar assim para aliviar o sofrimento, levando o amor
de Deus aos cantos mais afastados da sociedade. Deus confia a
todos os batizados a tarefa divina de construir o mundo (a familia, o
bairro, o progresso, as artes, o 6cio) como filhos seus.

137



— Secularidade significa tambem estar preparado para enfrentar
novos desafios: o que o senhor espera dos membros da Obra e o que
vé que pode surgir no mundo por iniciativa deles?

— As iniciativas dos membros adaptam-se e surgem em funcdo das
novas necessidades. Por exemplo, nasceu em Madri o hospital
‘Laguna’ que atende doentes terminais; pessoas da Obra e amigos
formaram na Colébmbia um grupo para apoiar os presos; fiquei
sabendo de outros membros do Opus Dei que, no leste europeu,
acolhem familias vitimas da guerra; fico especialmente contente por
uma iniciativa de familias que ajudam outras familias a viverem de
modo cristdo, apoiando-se umas as outras e estendendo essa ajuda a
outros amigos, a outros casais... S0 alguns exemplos de como
combater a pobreza material e espiritual, e que nos recordam o que
Sao Josemaria fez desde o principio com os doentes e necessitados
na Madri dos anos 30 do século passado, procurando atrair para esse
trabalho os primeiros jovens que tinha a sua volta. Porém, a resposta
aos novos desafios sociais concretiza-se especialmente através do
trabalho profissional, procurando gerar relacbes de justica —
condicdes de trabalho, pagar os impostos... — de servi¢o, de amizade.
A dimensao social do cristdo, embora com diversas manifestacoes,
deve interpelar a todos nds para que tentemos transformar nossa vida
em doacao, em semeadura de paz e alegria.

— Escriva recordava frequentemente a seus filhos espirituais seu
dever de “servir a Igreja como a Igreja quer ser servida”: que leitura o
senhor faz hoje dessa famosa frase dele?

— Eu diria que seu significado ndo mudou desde que ela foi
pronunciada: o amor a Igreja e ao Papa esta no DNA da mensagem
de Séo Josemaria. Do ponto de vista pratico, isto se traduz em ajudar
o mais eficazmente possivel nas dioceses onde moram, as quais
pertencem os membros do Opus Dei. Ha, por exemplo, muitos leigos
que colaboram ativamente nas catequeses ou em cursos

138



pré-matrimoniais de suas paroquias, em iniciativas de servico como
Caritas, em atividades com jovens, etc. Recebo também muitas
peticbes de bispos diocesanos para que tal ou qual sacerdote
colabore em uma pardéquia, em um hospital, em um determinado
servico na diocese. Sempre que possivel, ficamos felizes em
colaborar.

— O que mostra hoje uma iniciativa tipicamente laical como as
escolas do grupo FAES (Famiglia e Scola — Familia e Escola), das
quais participam pessoas ligadas a Obra e muitos amigos, inclusive
né&o cristdos?

— Cinquenta anos desta instituicao constituem um patriménio
importante a servico da familia na educacdo dos filhos. Estou feliz
com essa conquista e incentivo as familias a continuarem nesse
caminho, com a simpatia e a capacidade de encontrar solugdes tao
tipicas dos italianos.

139



El Mercurio, Chile (28-V11-2024)

— O Opus Dei costuma ser caracterizado por trés adjetivos:
conservador, poderoso e hermético. Por que isso acontece? Que
adjetivos o senhor gostaria que fossem utilizados para caracterizar o
Opus Dei e seu trabalho?

— Todo mundo pode ter suas proprias opinides e suas razoes para
avaliar a realidade. Se algumas pessoas a percebem dessa forma, &
porque ha algo objetivo e/ou subjetivo que pode causar essa
impressdo. De certo modo, cada membro é responsavel da tarefa de
tornar a Obra mais conhecida, vivendo a propria vocacao de maneira
auténtica. E algo grande e maravilhoso, embora eu entenda que seja
necessaria uma perspectiva de fé para compreendé-la em
profundidade. Em todo caso, creio que, humanamente falando, quem
conhece de perto o Opus Dei sera capaz de reconhecer pessoas
normais, com virtudes e defeitos. Gostaria que féssemos conhecidos
como pessoas alegres, simples e serenas, pacificas, de facil amizade,
de mente aberta e compreensivas. Também gostaria que se
reconhecesse a variedade dos fiéis do Opus Dei, e ndo apenas 0s
poucos que adquirem certa relevancia publica. Isso mostraria que
todos e cada um lutam para viver plenamente a fé, convivendo com
suas proéprias deficiéncias e tentando colocar seus talentos a servico
da familia, dos amigos e da sociedade.

— O que o senhor definiria como a contribuicdo do Opus Dei para a
vida da Igreja?

— A principal contribuicdo do Opus Dei é acompanhar os leigos (98%
de seus membros) para que se tornem protagonistas da missao
evangelizadora da Igreja no meio do mundo, um a um. Os leigos nao

140



sdo meros receptores ou atores secundarios, mas protagonistas da
evangelizacdo, que podem levar o calor e a amizade de Cristo onde
S0 mais necessarios: as salas de aula, as cidades, aos campos de
futebol, aos hospitais, aos escritorios, as familias, aos pobres e aos
ricos... a todos. E um trabalho de acompanhamento espiritual, de
vivificacdo cristd, que evita interferir em suas legitimas escolhas
terrenas: a atuagcdo dos membros na sociedade, com seus acertos e
erros, sera responsabilidade deles, ndo da Igreja ou do Opus Dei.
Atribuir ao Opus Dei as iniciativas politicas, empresariais ou sociais de
seus fiéis seria clericalismo.

— O senhor nasceu em 1944 no exilio, em Paris. Hoje se recordam
0S momentos dramaticos que a Europa vivia, que sua familia viveu no
exilio na Franca. Essa experiéncia os marcou de alguma forma?

— Durante a Guerra Civil Espanhola, meu pai serviu no exército
republicano, o que fez com que ele tivesse que se exilar em Paris no
final da guerra. Ele era veterinario militar e teve seu primeiro emprego
cuidando dos animais em um circo. Pouco tempo depois, conseguiu
um trabalho em um laboratério e péde levar sua familia com ele.
Gracas a Deus, as represalias que meu pai sofreu alguns anos
depois, quando retornou a Espanha, foram brandas e ele pdde
desenvolver sua atividade no campo da pesquisa em biologia animal.
Quanto ao resto, eu era uma crianga e vivi tudo isso sem ter muita
consciéncia. Mesmo assim, talvez a reflexdo sobre essa experiéncia
tenha me vacinado contra a seducao de qualquer tipo de violéncia e
contra a tentagao de identificar a religiao com certas opgoes politicas.

— O senhor estudou fisica e depois teologia, uma mistura unica. Que
aspectos da fisica iluminaram seu caminho religioso?

— Tanto a fisica quanto a teologia sdo, cada uma a seu modo,
conhecimento da realidade: ndo apenas nao sao contraditorias, mas
se complementam. Nao posso dizer que o estudo da fisica abriu meus
olhos para a realidade de Deus, pois eu ja acreditava por tradicao

141



familiar e convicgao pessoal. Mas olhar para a realidade fisica
concreta me ajudou a ver o mundo como criado por Deus sob uma luz
diferente.

— Na sua juventude, o senhor conviveu com S&o Josemaria Escriva,
fundador do Opus Dei. Nesse contexto coftidiano, quais das suas
caracteristicas lhe chamaram a atengdo?

— Cheguei a Roma em 1967 e vivi na mesma casa que Sao Josemaria
até sua morte, em 1975, mas éramos cerca de 200 pessoas. Apesar
de sermos muitos, nos sentiamos muito amados, cercados por sua
alegria e afeto. Em uma ocasiao, na frente de muitas pessoas, ele me
fez uma pergunta e imediatamente percebi que estava me colocando
em uma situacao dificil. Sem me dar tempo para responder, ele
acrescentou um comentario lateral que tornou minha resposta
desnecessaria. Esses pequenos detalhes se repetiam diariamente.
Acima de tudo, fiquei impressionado com sua unido com Deus, que se
manifestava quando o ouviamos falar em um momento de pregacgao
ou em uma reunido familiar. No aspecto humano, eu destacaria seu
amor pela liberdade e seu bom humor.

b

— O Papa Francisco fez um chamado para que o “carisma essencial
do Opus Dei fosse reforcado. Como o senhor definiria esse carisma?

— Eu o descreveria como a busca de Deus, o encontro com Deus e a
ajuda a muitas outras pessoas para esse mesmo encontro, na vida
cotidiana, no trabalho, na familia, na rua. Com palavras do Papa
Francisco, trata-se de “difundir o chamado a santidade no mundo, por
meio da santificacdo do trabalho e das ocupacgdes familiares e
sociais”.

— Esse carisma, que foi configurado ha quase 100 anos, precisa
passar por revisées?

— Em 100 anos, a sociedade e a Igreja evoluiram muito, e o Opus Dei
também, pois faz parte delas. Ndo somos indiferentes a fenbmenos

142



como a globalizagao, a conquista feminina da esfera publica, as novas
dinamicas profissionais e familiares etc. Como dizia S0 Josemaria,
mudam as formas de fazer e de dizer, mas a esséncia, o espirito,
permanece o0 mesmo. Saber mudar, nesse sentido, € necessario para
ser fiel a uma missao, mas qualquer mudanca deve ser baseada no
que é essencial, naquele nucleo que nao podemos mudar, porque,
como todos os carismas, € um dom de Deus.

— A decisdo do Papa Francisco sobre a estrutura do Opus Dei foi uma
surpresa?

— O Santo Padre nos avisou com alguma antecedéncia sobre o motu
proprio Ad charisma tuendum. As principais mudangas nesse
documento afetam aspectos estruturais e organizacionais, o fato de o
prelado ndo ser bispo, entre outras coisas, mas ndo tocam a missao
ou a substancia do Opus Dei. A modificacdo dos estatutos € uma
resposta a esse pedido do Papa. Neste momento, isso esta sendo
trabalhado com o Dicastério do Clero, em um clima de dialogo e
confianga.

— Algumas pessoas se surpreendem com a juventude de algumas
vocagbes do Opus Dei. Por exemplo, os jovens de 16 anos s&o livres
para decidir sua vocacdo?

A liberdade € um pré-requisito para qualquer vocacido. So6 € possivel
ingressar no Opus Dei aos 18 anos, quando se atinge a maioridade.
Se alguém acha que tem vocacido, pode comegar um processo de
discernimento antes disso, mas sabendo que ainda n&o faz parte do
Opus Dei e sempre com a permissao expressa de seus pais. Desde o
momento do pedido de admissdo a Obra até sua incorporagao
definitiva, ha uma série de etapas formativas, que duram pelo menos
6 ou 7 anos. A cada ano, a pessoa deve expressar seu desejo de
continuar: ndo se trata de um processo automatico, mas de um
processo que exige discernimento e liberdade pessoais de maneira
muito profunda.

143



“As atividades de formacéao espiritual que o Opus Dei promove entre
0s jovens, com a participagao dos pais, sao uma semente para
ajuda-los a conhecer e testemunhar sua fé, a amar sua familia, a se
preparar para serem bons profissionais e cidaddos. A maioria deles
descobre que sua vocacao esta no matrimonio, outros no celibato
leigo; talvez outros optem pelo sacerdocio ou pela vida religiosa...
Como diz o Papa, ao se dirigir aos jovens, trata-se de 'descobrir-se a
luz de Deus e fazer florescer o proprio ser"”.

— O Vaticano agora esta pedindo um relatorio anual sobre a situagao
do Opus Dei, e ndo a cada cinco anos como antes. Isso tem a ver
com a necessidade de maior transparéncia e controle?

— Essa troca de periodicidade € uma consequéncia da mudanca de
Dicastério. Agora, o interlocutor imediato do Opus Dei é o Dicastério
para o Clero, e nesse dicastério os relatorios sdo entregues todos os
anos, e nado a cada cinco anos, como era o caso do Dicastério dos
Bispos. Independentemente disso, nao ha duvida de que a Igreja, e a
Obra como parte dela, esta melhorando na maneira como divulga de
forma clara e compreensivel os dados mais relevantes de sua
atividade, bem como suas motivacgoes.

“A transparéncia, devidamente compreendida e bem aplicada,
favorece a confiangca, que, como o senhor destaca, foi muito
questionada pelos casos de abuso. Nesse sentido, o Opus Dei conta,
desde 2013, com um protocolo para a protecdo de menores e
pessoas vulneraveis, que formaliza medidas prudenciais que estao
em vigor na Obra ha décadas e incorpora as normas mais recentes da
Igreja. Por outro lado, estamos trabalhando na criagdo de canais
especiais de cura e resolucdo para acolher as pessoas que querem
ser ouvidas”.

— Embora em menor grau do que em outras instituicées, no Chile
também foram levantadas denuncias de abuso por parte de membros

144



do Opus Dei. O senhor expressou seu perdao pelas ‘faltas e pecados
dos membros do Opus Dei’. Quais sdo essas faltas e pecados?

— As faltas e pecados pessoais sao conhecidos por cada um de nos.
Ao mesmo tempo, nao se pode ignorar que ha pessoas que
pertenceram ao Opus Dei ou estiveram em contato com a Obra e que
foram feridas por modos de agir ou viram quebrada a sua confianca
na propria instituicdo ou naqueles que eram seus lideres. Tendo em
conta que o objetivo da Obra é seguir um caminho de santidade e de
encontro com Cristo, pensar que ha pessoas que nio encontraram a
felicidade nesse caminho causa-me dor pessoal e € um convite a um
exame saudavel para detectar as causas, para ver como reparar cada
situacao, para estudar o que pode ser melhorado etc. As razbes para
essas feridas podem ser muito variadas. O que mais me causa dor é
o fato de que nem sempre soubemos acompanhar bem as pessoas
no discernimento de sua vocacao, no acompanhamento espiritual ou
diante de uma situacao familiar ou pessoal dificil.

— Hoje em dia ha um grande clamor para dar mais espagco as
mulheres, que muitas vezes foram relegadas ao longo da historia.
Como o Opus Dei vive isso?

— De fato, nas ultimas décadas, a mulher vem ampliando seu espacgo
na vida publica, enriquecendo-a com sua insubstituivel contribuicao.
Na Igreja, seu papel cresceu em todos os niveis, incluindo nomeacgoes
para cargos de responsabilidade na curia do Vaticano, por exemplo.
No Opus Dei, as mulheres estdo no governo ao lado de Sao
Josemaria e seus sucessores desde o inicio, e sdo autbnhomas em
relacdo aos homens na lideranga de seus apostolados. A medida que
cresce a presenca de mulheres na governanca de empresas ou
instituicbes, mais mulheres do Opus Dei, como suas contemporaneas,
assumem cargos de responsabilidade, e é bonito ver o alcance que
seu servigo pode proporcionar.

145



— Nosso pais esta passando por mudancas em matéria religiosa. A
pesquisa do Bicentenario da UC mostra uma queda significativa na
adesdo dos jovens a religido catdlica. Devemos presumir que 0s
catdlicos estdo se tornando um grupo minoritario?

— N&o moro no Chile, portanto ndo conheco a situagao a fundo, mas
ousaria dizer que seria um erro ficar entrincheirado, uma reacéao
natural quando alguém se encontra em uma minoria. Pelo contrario,
como discipulos de Jesus Cristo, devemos sentir como nossas as
aspiracdes, necessidades e sofrimentos de todas as pessoas e
trabalhar lado a lado com elas.

“Depois do furacdo causado pela crise dos abusos, por exemplo,
muitos catdlicos tomaram o caminho de acompanhar as pessoas
feridas, e a Igreja no Chile colocou em pratica medidas de prevencao
e promocdo de uma atmosfera de confianca e liberdade, que sao
essenciais para recuperar seu vigor na sociedade, e que sao
fundamentais para evitar que esses crimes acontecam novamente.
Uma Igreja ferida em seus membros pode transmitir Cristo e tem
muito a contribuir: ajudar, colaborar, curar, sem buscar interesses
pessoais ou institucionais ou solugdes precipitadas. Esse € o caminho
que vejo que a Igreja no Chile tomou, o caminho para recuperar a
credibilidade e, acima de tudo, para levar a proximidade de Jesus
Cristo a muitas e muitas pessoas”.

— A queda de vocacbes que a Igreja Catdlica esta experimentando
fambéem afeta o Opus Dei?

— Nos paises mais secularizados, compartilhamos as mesmas
dificuldades que o resto da Igreja. Em lugares onde a Igreja esta
crescendo — estou pensando na Nigéria, no Brasil, nos Estados
Unidos — o Opus Dei também esta crescendo. Em particular, esta
aumentando o numero de leigos e leigas que, inspirados por Sao
Josemaria, querem buscar a santidade e estdo dispostos a formar
uma familia.

146



Por outro lado, esta diminuindo o numero de pessoas que abracam o
celibato, um dom de Deus que hoje talvez seja menos compreendido,
embora seja tao enriquecedor para a Igreja. Ja ha algum tempo, mais
de mil membros do Opus Dei falecem a cada ano; mesmo assim,
gracas a Deus, ha um pequeno crescimento no numero total, embora
em uma realidade eclesial o que importa € a uniao com Deus e nao
numeros ou estruturas.

147



Semana, Colémbia (17-1X-2024)

— Que espera do Opus Dei nos proximos 50 anos?

— Projetado no tempo, gostaria que o Opus Dei fosse propagador de
amizade, de fé manifestada em obras, de liberdade de espirito e de
criatividade para levar a cabo a missao evangelizadora da Igreja e
colaborar na construgdo de uma sociedade justa.

— Em que consiste o servico que um membro da Obra — como
fambém é chamado o Opus Dei — pode prestar a Igreja?

— A vocacéao especifica dos membros do Opus Dei — que, na sua
grande maioria, sado leigos, s6 2% sao sacerdotes — chama a um
encontro pessoal com Cristo na familia, no trabalho, nas relagcbes
sociais, sabendo que a busca da santidade nao é para supermulheres
nem super-homens, mas para pessoas de carne e 0sso, com acertos
e erros. A “santidade no meio da rua” que Sao Josemaria pregava
impele a procurar solugbes dignas para os problemas de cada
contexto e de cada tempo.

— Qual € ou deve ser o papel dos leigos na Igreja?

— Como o Concilio Vaticano |l destacou, é vocagao dos leigos dar
vida cristd aos assuntos temporais: ou seja, o trabalho, a familia, o
comércio, a cultura, etc. O seu papel é contribuir para a santificacéo
do mundo, refletindo um pouco o amor de Cristo em cada lugar e
circunstancia; e é neste ponto que ainda ha um longo caminho a
percorrer. Penso, por exemplo, na formacgao dos leigos em bioética ou
em justica social, na sua consciéncia de ser protagonistas na

148



evangelizagdao. A missao do leigo nao se limita a “ocupar postos” em
estruturas eclesiais.

— Em 1946, quando S&o Josemaria pediu a aprovac¢éo juridica do
Opus Dei, disseram-lhe que tinha chegado com um século de
antecedéncia. Tendo em que a Obra se aproxima do seu primeiro
centenario, acha que a reforma aos seus estatutos, pedida pela Santa
Sé€, se relaciona com aquela resposta dada ao fundador?

— Em 1946, o Opus Dei estava estabelecido em quatro paises e hoje
em 70. Naquela época, uma mensagem dirigida especialmente aos
leigos sobre a busca da santidade no meio do mundo era
surpreendente e vista como antecipatoria, apesar de estar enraizada
no Evangelho. Posso garantir-lhe que a modificacdo atual dos
estatutos solicitada pelo Santo Padre estda se realizando,
precisamente, com este critério fundamental de se ajustar ao carisma,
que hoje € mais compreendido e compartilhado. O direito, tao
necessario, sucede a vida, a mensagem encarnada, para dar apoio e
continuidade a vida.

— Na sua maioria, os membros do Opus Dei sGo mulheres, e a maior
parte delas casadas. Como dar mais brilho a quem entrega a sua vida
a Deus no matriménio?

— O matriménio € um caminho de santidade: no Opus Dei, todos os
membros — casados, solteiros ou celibatarios — compartiiham uma
mesma vocagado, missdo e responsabilidade. Aspessoas casadas
vivem com a consciéncia de que o seu amor a Deus passa atraves da
sua familia, amizades e o trabalho que realizam no mundo. Isto tem
um enorme potencial transformador de servigo. Quanto as mulheres,
que como refere, sdo maioria, S&do Josemaria entendeu que, sem
elas, a Obra estava incompleta. Nao se entenderia o Opus Dei sem a
sua contribuicdo insubstituivel, tal como nao se entende a familia, o
mundo do trabalho ou a vida social sem elas.

149



— O Papa Francisco descreveu a crise de vocacbées como uma
‘hemorragia para a Igreja”. No seu caso, entregou a vida a Deus
quando jovem e depois foi ordenado sacerdote. Por que hoje € mais
dificil que as pessoas considerem a vocagéo ao celibato apostolico?

— O mundo atual enfrenta o desafio de voltar a acreditar no
compromisso; num amor para toda a vida que enche de alegria e de
liberdade. Para muitos, o compromisso aparece como um limite,
quando na realidade Deus abre sempre horizontes luminosos. Diria
que é fundamental recuperar a virtude da esperanca.

— “Na Igreja ha espaco para todos”, disse o Papa Francisco na
Jornada Mundial da Juventude 2023 em Lisboa. O que significa
exatamente essa abertura e como pode o Opus Dei transmitir essa
mensagem?

— O proprio Sao Paulo afirma que Deus quer que todos se salvem e
cheguem ao conhecimento da verdade. O Papa indicou esta
universalidade como um eixo central do seu magistério. Sao
Josemaria falava aos seus filhos espirituais de ter os bracos abertos a
todos. Em uma época de polarizagcao, divisbes e muros, nos,
seguidores de Cristo temos um caminho muito claro marcado para
recorrer.

— No Opus Dei, ha pessoas de todas as idades. Que pode fazer,
como Padre e Prelado, para fomentar a cooperagao intergeracional na
Obra?

— Na minha casa, em Roma, convivemos desde uma pessoa de 102
anos até outra que esta na casa dos 30. Entre muitas outras cosas, 0s
mais velhos contribuem com a sua experiéncia, os jovens, com 0s
seus sonhos e vitalidade. Deviamos encarar a vivéncia intergeracional
com afeto, sabendo que as vezes implica sacrificios pelas duas
partes.

150



— Algumas pessoas do Opus Dei sdo reconhecidas pelas suas
contribuicbes a sociedade, como colegios, universidades e obras
sociais. No entanto, tambéem enfrentam narrativas que se lhes opbéem.
Por que acha que surgem estas narrativas e como podemos
responder a elas?

— As vezes penso que estas narrativas que menciona nos ajudam a
nos purificar da tentacido de pensar que nao precisamos corrigir nada
e, ainda mais, de nos sentirmos satisfeitos. Como todos,
necessitamos refletir sobre o bem que queremos fazer e sobre o que
realizamos efetivamente. O nosso fundador, de fato, advertia de que a
Obra devia viver “sem gloria humana”.

Por outro lado, é natural que haja visbes diferentes, porque ha muitos
modos de fazer e de entender as coisas. As opinides contrarias
podem ser uma ajuda quando sao sinceras; elas nos permitem pedir
perddo e nos corrigir. Gostaria de que todos os que se aproximarem
dessas atividades pudessem ver que o objetivo delas é semear paz e
alegria.

Pessoalmente, fico feliz ao ver que quase todos os dias do ano
recebemos algum pedido de admissao no Opus Dei de pessoas que
ja fizeram parte da Obra, e que por qualquer motivo, se
desvincularam. Noticias como estas sdo uma caricia de Nosso
Senhor, que em certo sentido superam certas “narrativas”
excessivamente dicotdmicas.

— No ano que vem, havera um Jubileu da Juventude em Roma. Em
sua opinido, qual € o maior desafio que o0s jovens de hoje enfrentam
para se aproximar de Deus como um ideal atraente?

— S0 Cristo € a resposta a todas as questdes que os jovens guardam
hoje em seus coragdes e o amor de Deus Pai, quando se abrem a
Ele, € capaz de curar as feridas e fragilidades. Talvez sejamos nds, os
adultos que temos que nos perguntar se somos capazes de

151



compreender os jovens. Naturalmente, o testemunho de uma vida
coerente também é essencial para mostrar a forca de atracdo de uma
vida junto de Cristo.

152



El 9 Nou, Espanha (24-1X-2024)

— O que destacaria dos seus anos de formacédo na Catalunha?

— Nos anos sessenta, tive uma visao mais ampla de uma Espanha
diferente, que era a Catalunha. Foram anos muito importantes para a
minha formacéo. Lembro-me muito bem das aulas no edificio central
da Universidade de Barcelona, especialmente do famoso professor
Teixidd, que tinha um grande prestigio, mas era um osso duro de roer,
como se dizia na época. Ele ensinava uma matematica muito
moderna, mas dificil de entender.

— Como vocé entrou em contato com Vic?

— Tudo comegou no Colegio Mayor Monterols, onde conheci muitas
pessoas de diferentes lugares da Catalunha e da Espanha. Na época,
era um centro de formacgao apenas para jovens do Opus Dei. Agora
esta aberto a todos os tipos de estudantes. A partir de Monterols, tive
a oportunidade de ir varias vezes a Vic para atender ao trabalho
apostolico que estava comecando a se desenvolver la. Isso ocorreu
entre os anos de 1964 e 1967. Percebi a importancia de Vic dentro da
Catalunha e passei a entender o cataldo sem problemas. Depois
vieram as milicias no acampamento de Talarn: dois verdes de trés
meses e um estagio de quatro meses como alferes também 13, no
acampamento.

— Em Roma, em 1971, Sdo Josemaria disse: “Barcelona dara muitos
frutos porque sofreu muito”, em alusdo aos turbulentos anos 40,
marcados pela incompreensdo em relagcdo a Obra. Montse Grases, a
Jovem barcelonesa da Obra que morreu de cancer aos 17 anos, pode
se tornar a primeira santa canonizada do Opus Dei?

153


https://romana.org/es/79/articulos-publicaciones-y-entrevistas/entrevista-al-diario-el-9-nou-vic-espana-24-ix-202/https:/el9nou.cat/osona-ripolles/actualitat/vaig-veure-la-importancia-que-tenia-dins-de-catalunya-la-ciutat-de-vic/

— Montse Grases foi proclamada veneravel em 2016. Para a
beatificacdo, é preciso demonstrar o carater extraordinario de uma
graca obtida por sua intercessdo. A postulacdo e ao site da Obra
chegam inumeros relatos de gracgas relacionadas a vida cotidiana ou a
escolha de vida. Sua devocdo € mais difundida entre os jovens.
Lembro que em 2022, no 80° aniversario de seu nascimento, um
grupo de jovens levou 80 rosas brancas ao seu tumulo, na cripta do
oratério de Santa Maria de Bonaigua (em Barcelona), para agradecer
os favores recebidos por sua intercessao. Estdo sendo estudados
alguns casos interessantes, mas ainda estamos nas primeiras fases
da compilacdo da documentacgao.

Seja ela a primeira santa canonizada ou nao, € sem duvida uma boa
intercessora para os apostolados de toda a Igreja com os jovens, na
querida cidade de Barcelona, nesta regido de Osona onde passava as
férias, na Catalunha e em todo o mundo.

— Como o Opus Dei esta se preparando para o seu centenario?

— Nos anos que faltam para o centenario, queremos nos perguntar
sobre as necessidades e os desafios da Igreja e do mundo.
Desejamos também aprofundar a nossa propria identidade, olhando o
futuro, e estudar como a Obra poderia contribuir a partir do seu
carisma de santificacdo da vida ordinaria. Portanto, nesse periodo,
olharemos para o conjunto (a Igreja e o mundo) e para dentro (a
Obra), com a esperanca de que os olhares se encontrem em um
momento de gracga.

Quando penso no centenario do Opus Dei, lembro uma oragao que o
Bem-aventurado Alvaro dirigia pessoalmente a Deus: “obrigado,
perddo, ajuda-me mais”. De certa forma, € um momento para viver
esta aspiragao também na perspectiva do conjunto.

— Na sua opinido, houve luzes e sombras nestes quase cem anos de
historia?

154



— O Opus Dei foi e € um dom do Espirito Santo para a Igreja, como
recorda o Papa Francisco na Ad charisma tuendum. Vejo a Obra
como uma luz que inspira muitas pessoas a se encontrarem com
Jesus Cristo por meio das tarefas cotidianas: trabalho, familia,
relacbes sociais. Eu diria que estas sdo as principais luzes, cujo
protagonista € Deus que intervém na historia.

Entre essas luzes, gostaria de lembrar tantas pessoas da Obra que
passaram por esta terra tentando fazer o bem, com suas virtudes e
seus defeitos. Atualmente, morrem anualmente cerca de mil pessoas
do Opus Dei. Na maioria dos casos, sdo pessoas simples, normais e
anbnimas que tentaram semear paz e alegria ao seu redor, em
contextos as vezes dificeis.

Outras vezes sido pessoas que foram publicamente apontadas como
exemplo para os fiéis, como Guadalupe Ortiz de Landazuri, a primeira
fiel leiga do Opus Dei a ser beatificada, uma profissional de quimica
que desenvolveu um amplo apostolado de amizade na Espanha, no
México e na lItalia. Mais recentemente, o pediatra guatemalteco
Ernesto Cofifio, médico e pai de familia que a Igreja declarou
veneravel em dezembro de 2023. Entre outras coisas, desenvolvendo
um amplo trabalho de evangelizacdo entre seus familiares, colegas e
amigos.

Ao mesmo tempo, a histéria do Opus Dei também tem sombras e
erros, pois € constituida por seres humanos faliveis. As boas
intengdes nao eliminam a possibilidade de erro, e isso deve ser aceito
com humildade. Do6i particularmente ouvir falar de pessoas que
estiveram em contato com a prelazia e foram feridas por alguma falta
de caridade ou de justica, como em casos de falta de apoio
emocional, erros nos processos de incorporagao, negligéncia no
acompanhamento de pessoas que deixaram o Opus Dei, etc.
Devemos aprender com os erros e continuar melhorando, com a
ajuda de Deus.

155



— O que permaneceu igual e o que mudou na Obra ao longo de todo
esse tempo?

— O que nédo mudou foi o nucleo imutavel, a mensagem fundamental
da santidade no meio do mundo. Ao mesmo tempo, o fundador, ciente
da necessidade de manter intacto esse espirito, afirmou que as
formas e os modos de agir mudariam com o tempo. Em cem anos, a
sociedade e a Igreja evoluiram muito, e o Opus Dei também, pois faz
parte da Igreja e da sociedade. Saber mudar — modelando qualquer
mudanga a partir do essencial — € um requisito para poder
permanecer fiel a uma missdo. Por diferentes razées, o quadro
juridico, alguns modos apostdlicos e muitas outras coisas que podem
nao ser visiveis, mas sao importantes, mudaram nos ultimos anos.
Por exemplo, houve insisténcia em uma separagao clara entre
governo e direcao espiritual, foram adotadas medidas para garantir
melhor e reforcar a plena liberdade e voluntariedade nos processos
de incorporacéao, foram atualizadas as formas praticas de manifestar a
exigéncia de viver a virtude da pobreza no meio do mundo, etc.

— Quais foram o0s acontecimentos mais importantes no
desenvolvimento institucional do Opus Dei e para onde ele se dirige
no século XXI?

— Eu diria que os marcos mais importantes sdo os menos visiveis: a
graca de Deus que atua em milhares de pessoas, que
afirmativamente respondem ao seguimento de Jesus Cristo no meio
do mundo. Ou tantas histérias de arrependimento, de conversao, que
ocorrem em pessoas da Obra e em outras que frequentam seus
apostolados.

No ambito institucional, recordaria a canoniza¢gdo do Fundador, no dia
6 de outubro de 2002. Diante da multiddo reunida em Roma, Sao
Joao Paulo Il se referiu a Josemaria Escriva como “o santo da vida
quotidiana”. Essa expressao também serve de guia para o futuro do
Opus Dei, sobre o qual se pergunta: o fundamental ndo sdo as

156



atividades, as estruturas ou os numeros, mas ajudar muitas pessoas —
com a graca de Deus — a encontrar Deus na rua, na fabrica, no
hospital, etc. ou, nas palavras do nosso fundador, “transformar a
prosa diaria em decassilabos, em poesia heroica”.

— Em que fase se encontra a causa de canonizagdo do
Bem-aventurado Alvaro? Foram documentados novos milagres?

— Apobs sua beatificacdo em 2014, chegaram a postulacao muitas
narrativas de favores extraordinarios atribuidos a intercessdo do
Bem-aventurado Alvaro del Portillo. Um deles refere-se a um grave
acidente automobilistico ocorrido no México, em 2015. Os médicos
que acompanharam o caso consideraram extraordinaria a
recuperacdo de um traumatismo cranioencefalico grave sem sequelas
neurologicas ou psicologicas. No final do ano passado, a investigagao
diocesana foi concluida e a documentagdo esta agora sendo
estudada pela Santa Sé. Outros casos também estdo sendo
examinados, entre eles um na Alemanha. Por outro lado, com
frequéncia chegam outros favores mais comuns, relacionados a
familia, aos amigos, etc. Dom Alvaro era uma pessoa
verdadeiramente proxima e € uma alegria ver que muitas familias
recorrem a ele pedindo a ajuda que se pede a um bom pai ou a um
bom irmao.

— Qual é a sua agenda de viagens para 0s proximos meses?

— As viagens mais significativas foram as que fiz neste verdo em
parte da América do Sul: Chile, Peru, Equador e Colémbia. Trata-se
de ajudar, incentivar e dar ideias as pessoas, mas também, ao mesmo
tempo, aprender com os outros. Tenho muito presente algo que ouvi
de S&o Josemaria: “Qualquer pessoa pode nos dizer coisas que nos
enriquecem muito”.

157



The Pillar, Estados Unidos (18-XI1-2024)

— Um dos principais temas do atual Sinodo sobre a sinodalidade é o
papel dos leigos na Igreja; que contribuicdo o Opus Dei poderia dar a
essas reflexées, tendo em conta a centralidade dos leigos em sua
mensagem, misséo e espiritualidade?

— O papel dos leigos na Igreja ndo é principalmente o de ocupar
cargos em suas estruturas, que logicamente serao muito poucos em
relacdo ao conjunto (alguns podem ser necessarios). E um assunto
que ressurgiu nas conversas sinodais e que esta muito presente no
carisma do Opus Dei: facilitar que cada fiel leigo — cada homem e
mulher que recebeu o batismo — tome consciéncia da grandeza e da
beleza de sua missdao. Como aconteceu com 0s primeiros cristaos,
cabe a eles, especialmente hoje, a tarefa de evangelizar o futuro, em
unido e comunhao com os pastores.

A Igreja ndo é primordialmente um conjunto de templos ou estruturas,
mas pessoas incorporadas a Cristo por meio do batismo. Um leigo ou
uma leiga que leva Jesus Cristo em seu coragdo e em seu modo de
vida sera uma presenca vibrante e aberta da Igreja em seus
respectivos bairros e comunidades; entre seus parentes e amigos,
entre crentes e nao crentes, no mundo do esporte e do
entretenimento; nas varias esferas profissionais, sociais, culturais,
cientificas, politicas e comerciais.

Em sua exortacao apostélica Gaudete et exsultate, o Papa Francisco
fala da centralidade dos leigos quando nos convida a descobrir a
“santidade da porta ao lado, daqueles que vivem perto de nds e séo
um reflexo da presenca de Deus”. Desde seu inicio, a Obra tenta ir
nessa direcido: ela nos lembra que pessoas com virtudes e defeitos,

158


https://opusdei.org/es/article/mons-ocariz-entrevista-the-pillar-laicos-evangelizacion-secularismo/

como cada um de nds, podem se tornar uma mao estendida por Deus
a muitas outras pessoas, mesmo aquelas que talvez nunca entrariam
em uma igreja.

Por isso, eu diria que um grande desafio é dedicar muito tempo e
cuidado a formagado e ao acompanhamento espiritual dos cristdos
comuns, verdadeiros apostolos em seu proprio ambiente. Essa € uma
prioridade na vida cotidiana da Igreja que, gracas a Deus, esta
presente em milhares de pardquias e iniciativas.

— Por que essa identidade laical € tdo essencial para o Opus Dei
como instituicdo e como caminho espiritual?

E essencial porque é o que Josemaria Escriva entendeu que Deus |he
pedia: explicar, mostrar, descobrir, recordar... 0 chamado universal a
santidade no meio do mundo e através das realidades cotidianas,
como a vida familiar e o trabalho. O fundador iniciou sua atividade
para impulsionar a Obra acompanhando estudantes e profissionais,
bem como formando grupos, rezando e pedindo oragdes por eles. Ele
também envolveu esses jovens em suas visitas aos pobres e doentes
em Madri e organizou retiros espirituais e aulas de formacao que, com
o mesmo estilo, se espalharam por muitas culturas e nagdes, entre
pessoas de todas as classes e origens.

Cuidar e fazer frutificar esse carisma € o que o Senhor e a Igreja nos
pedem: evangelizacdo — como ja disse — na familia e no trabalho, em
meio a uma sociedade que permanentemente apresenta grandes
desafios como a guerra, a pobreza, a doenca etc. Sao os fiéis comuns
que vivem nessas realidades que podem, em primeiro lugar, dar
testemunho de como Cristo se faz presente em suas vidas e como Ele
€ um impulso para a transformacao pessoal e para a transformacéao
de seu ambiente. Para isso, o Opus Dei, como instituicdo, oferece
formagdo, acompanhamento e uma espiritualidade concreta,
adaptada a mulheres e homens com familias a cuidar, horarios de
trabalho exigentes, dificuldades econémicas, mudancgas de residéncia

159



etc. Algumas pessoas, ao descobrir esse espirito, sentem um
chamado vocacional para difundi-lo com suas vidas.

— Em 1946, quando S&o Josemaria solicitou pela primeira vez a
aprovacdo canénica do Opus Dei, foi-lhe dito que tinha chegado com
um século de antecedéncia. Com a reforma candnica da Obra em
andamento, o senhor acha que essas palavras ainda s&o
verdadeiras?

— Em 1946, o Opus Dei estava estabelecido em quatro paises e sua
mensagem era menos conhecida. Ja entdo era formado por uma
minoria de sacerdotes e uma grande maioria de homens e mulheres
comuns. Naquela época, a pregacao do fundador chocava, pois
incentivava os leigos a buscarem a santidade no meio do mundo, a
levar o Evangelho a todos os ambientes e profissbes.... Sua
mensagem parecia antecipatoria, embora estivesse totalmente
enraizada no Evangelho. Hoje, a Obra trabalha em mais de 70 nacdes
e sua mensagem foi totalmente aceita e difundida pelo Concilio
Vaticano Il. Ao mesmo tempo, esta claro que é dificil para a lei
enquadrar novos fendmenos pastorais, e talvez o protagonismo que o
Concilio quis dar aos leigos ainda tenha um longo caminho a
percorrer. Além desse ponto, 0 que posso garantir € que a atual
modificacdo dos estatutos solicitada pelo Santo Padre esta sendo
realizada justamente com o critério fundamental de se adequar ao
carisma, que hoje, em muitos lugares, € mais compreendido e
compartilhado. O direito, tdo necessario, acompanha a vida, a
mensagem encarnada, para dar apoio e continuidade a vida.

— A Europa, os Estados Unidos e, em menor medida, a América
Latina estao se secularizando rapidamente. O Opus Dei esta presente
em muitas das maiores e mais secularizadas cidades do mundo. O
que o Opus Dei esta fazendo para ser uma presenca fiel da Igreja no
meio dessas sociedades e para evangelizar nesses ambientes?

160



— Em 3 de margo de 2017, fui recebido pela primeira vez em
audiéncia pelo Papa Francisco. Naquela reunido, ele fez um pedido
muito especifico aos fiéis da Prelazia, quando nos encorajou a dar
prioridade a uma periferia: as classes médias e 0 mundo profissional
que estdo longe de Deus. Sem deixar ninguém de fora, essa
prioridade abre um panorama apostolico tdo imenso quanto
apaixonante, que se encaixa bem no proximo jubileu da esperanca.

O Opus Dei esforca-se por estar presente nesses ambientes
secularizados, proporcionando uma formacao integral através de
iniciativas educativas ou assistenciais. No entanto, o mais importante
nao sao essas iniciativas ou estruturas, mas as pessoas que fazem
parte dele e as centenas de milhares que participam de seus
apostolados: a amizade com Deus que cada membro da Obra procura
viver interiormente e difundir em toda a rede de seus relacionamentos.
E importante notar que, nos primeiros tempos da Igreja, a
evangelizagdo ocorreu em diferentes contextos: alguns com uma
tradicao profundamente religiosa — como vemos nos Evangelhos — e
outros onde isso ndo acontecia. Essa realidade € uma luz que pode
nos dar confianca, pois podemos aprender muito com a maneira como
a Igreja vivia naquela época apostolica

Em poucas palavras, e pensando nos dias de hoje, poderiamos dizer
que o aspecto essencial da missdo do Opus Dei é a amizade e a
confidéncia com cada homem e mulher, usando as palavras de Sao
Josemaria. Colaborar com a graca de Deus para ajudar pessoas €
nagdes a encontrarem Cristo, pessoa a pessoa, um a um. Em todos
os lugares, e especialmente onde ha maior secularizagao, precisamos
confiar ainda mais na ajuda de Deus e mostrar essa forca por meio do
proprio modo de vida e de iniciativas variadas. Todo cristao é
chamado a tornar visivel a atratividade da vida com Deus e em Deus;
a Obra procura apoiar aqueles que vivem essa missao.

161



— Parece que o Opus Dei tem muitos “desafios abertos” incluindo a
reforma dos estatutos, a situacdo de Torreciudad, varios artigos, livros
e documentarios em que antigos membros falam contra a Obra, e
uma investigacdo judicial sobre as denuncias de 43 ex-numerarias
auxiliares na Argentina. Este é o momento mais dificil da historia do
Opus Dei? Como o Opus Dei lida com as denuncias de antigos
membros?

— A Obra esta se aproximando dos cem anos de historia e este € um
bom momento para olhar para as origens e fazer um balangco do
caminho percorrido até agora. Esta € a melhor maneira de continuar
aprendendo corrigir o que precisa ser corrigido, encontrar alegria no
presente e planejar o futuro.

Nesse contexto, os “desafios” que o senhor mencionou também sao
apelos para examinar cuidadosamente até que ponto refletimos bem a
beleza desse carisma e, ao mesmo tempo, em que areas pode ter
prevalecido a falta de adaptabilidade para mudar questdes nao
essenciais, que — como o proprio fundador disse — faz parte da vida
de todo organismo vivo.

Como mencionei anteriormente, o trabalho sobre os estatutos esta
progredindo bem e esperamos de todo o coragdo chegar a uma
solucdo adequada para a diversidade de opinides sobre Torreciudad,
que esta nas maos da Santa Sé.

Cada livro, artigo ou documentario a que vocé se refere pesa sobre
ndés na medida em que expressa uma dor ou frustracido de alguéem.
Como o senhor compreendera, trabalhamos para que nao haja
motivos para isso, porque desejamos que viver a vocagao a Obra seja
motivo de felicidade, como, gracas a Deus, € para muitos milhares de
pessoas. Mas sempre cometeremos erros, porque sSOomos uma
instituicdo formada por seres humanos. Naturalmente, queremos
detecta-los a tempo e corrigi-los na medida do possivel.

162



Ao mesmo tempo, as criticas, mesmo quando nao correspondem a
realidade, podem nos ajudar a descobrir aspectos em que podemos
melhorar. Embora possam nao ser agradaveis ou justas, as vezes
podem tornar-se oportunidades de exame e momentos de
amadurecimento interior. Em geral, € sempre importante encarar com
serenidade e confianca o que precisa ser melhorado ou corrigido.

Em relacao as reivindicagdes que o senhor menciona na Argentina, foi
criada uma comissao de escuta no pais. Com a experiéncia adquirida,
criamos um primeiro escritorio de cura e resolugao para resolver cada
possivel conflito. Tivemos a satisfacdo de chegar a acordos com
varias pessoas e isso também facilitou oferecer um pedido de perdao
pessoal e concreto. Além disso, a escuta ampla permitiu aliviar a dor
de pessoas que pertenciam a instituicdo ha algum tempo, ou que
buscavam nela acompanhamento e ajuda, mas nao haviam
encontrado. Apds esse trabalho, que esta gerando processos de cura,
procedimentos semelhantes estdao sendo implementados em outros
paises.

Amamos de todo o coracdo as pessoas que fizeram parte da Obra e
que, por qualquer motivo, se desvincularam. Agradecemos
sinceramente todo o bem que fizeram naquela época e que continuam
a fazer agora. Além disso, temos grande respeito por cada uma delas,
porque em sua decisao de entrar para o Opus Dei havia o desejo de
entregar sua vida a Deus. Em inumeras ocasides, tive a oportunidade
de pedir perddao aqueles que foram feridos, por alguma falta de
caridade ou justica, ou por qualquer outro motivo. Em muitas outras
ocasides, testemunhei sua gratiddo pelo tempo passado na Obra e
pelo acompanhamento recebido, o que os leva a continuar
participando das atividades espirituais e formativas. No ultimo ano,
como tive a oportunidade de explicar em outra ocasiao, quase todos
os dias recebemos algum pedido de admissdo no Opus Dei de
pessoas que ja fizeram parte da Obra: a vida mostra que a realidade

163



tem mais nuances do que poderiamos supor, segundo uma narrativa
excessivamente dicotdbmica ou polarizada.

— Em certos meios de comunicagcdo, especialmente nos Estados
Unidos, o Opus Dei é acusado de estar por tras de uma conspiracdo
ultraconservadora para tornar Donald Trump presidente, entre outras
coisas. O que o senhor tem a dizer sobre isso?

— Nao posso |he dizer muito, porque € simplesmente uma fantasia.
No Opus Dei ndo damos indicagdes, conselhos ou ordens de natureza
politica a ninguém: se alguém o fizesse todos nds nos rebelariamos
contra isso. E contrario ao nosso espirito. Ha bons catdlicos que
votam em partidos ou candidatos diferentes, de acordo com a sua
sensibilidade. Ndo vou dizer, nem ninguém do Opus Dei vai dizer, em
quem votar, quem apoiar ou que causa promover. Também seria
inoportuno criar, mesmo indiretamente um clima nas atividades de
formacgao que tomasse como certo que ha apenas uma opcgao legitima
para as pessoas no Opus Dei. Amar a liberdade significa amar o
pluralismo.

Nos meios de comunicacdo que menciona, existem hipoteses e
teorias de conspiracdo, que mencionam pelo home pessoas que, no
entanto, ndo sdo membros do Opus Dei. Tenho certeza de que séo
muito bons catdlicos, mas [esses meios de comunicacio]
simplesmente manipulam a verdade para tentar envolver uma
instituicdo da Igreja em questdes politicas.

Por outro lado, eu gostaria que houvesse uma melhor compreensao
da liberdade dos leigos nas esferas politica, social e cultural.... Em
assuntos publicos, cada cristdo tem a responsabilidade de formar sua
consciéncia de acordo com a doutrina social da Igreja, de se informar
sobre as propostas de candidatos ou partidos, de refletir sobre a
melhor opg¢ao para o bem comum e de decidir livremente. Por isso, o
trabalho de acompanhamento espiritual realizado pelo Opus Dei evita
interferir em suas legitimas escolhas terrenas. O respeito a autonomia

164



dos leigos que participam da politica (sejam ou nao membros do Opus
Dei) € fundamental: seus acertos e erros sao responsabilidade deles,
nao da Igreja. Atribuir ao Opus Dei ou a Igreja como um todo as

iniciativas culturais, politicas, econdmicas ou sociais de seus fiéis é
clericalismo.

165



Avvenire, ltalia (26-VI-2025)

1. No dia 26 de junho, ha 50 anos, o fundador do Opus Dei,
Josemaria Escriva, concluia o seu caminho terreno. Qual é o
ensinamento que hoje lhe parece mais atual?

A mensagem de S&o Josemaria mantém hoje uma forga especial: o
chamamento universal a santidade no trabalho ao servico da
sociedade e na familia, pequena igreja doméstica, como gostava de
dizer Sdo Paulo VI. Num mundo que tende a separar o sagrado do
cotidiano, a sua proposta continua a ser radical e profundamente
cristd: todo o trabalho, todo o compromisso familiar, cada pequena
alegria ou sofrimento vividos com amor tornam-se ocasido de
encontro com Deus. Este apelo a santificacdo do tempo presente,
com realismo e esperancga, € mais atual do que nunca.

2. O recente Congresso geral, evento de grande importancia para o
Opus Dei, coincidiu com os dias em que a Igreja conheceu o novo
Papa. Que reflexbes I|he vieram desta coincidéncia de
acontecimentos?

Por um lado, houve a dor pela morte do Papa Francisco. Por outro, o
sentimento de espera que nos uniu a toda a Igreja em oragao e
disponibilidade. A coincidéncia recordou-nos como a nossa identidade
laical esta profundamente enraizada na Igreja, nossa Méae. A eleigao
de um novo Papa ¢é sempre um momento de graca e
responsabilidade, que chama cada um de nds a renovar a fidelidade a
Cristo através do sucessor de Pedro. Fiquei impressionado com a
alegria de tantas pessoas assim que avistaram a fumaga branca, uma
hora antes de se saber a identidade do Papa; a festa de ja ter um pai
comum, quem quer que ele seja.

166



3. Poucos dias apos a eleicdo do Papa, foi recebido em audiéncia. O
que indica esta prontiddo para poder dialogar diretamente com Le&o
XIV?

Foi um gesto de paternidade, durante o qual o Papa manifestou a sua
proximidade e o seu afeto, como verdadeiro pai comum na Igreja. O
Santo Padre, entre outras coisas, pediu informacdes sobre o atual
estudo dos Estatutos da Prelazia. Ledao XIV ouviu com grande
interesse as explicacdes. Depois fez referéncia as festividades
marianas que coincidiam com o dia da sua eleicdo. Num clima familiar
e de confianga, concedeu a sua béncao a mim e a Mons. Mariano
Fazio (o vigario auxiliar do Opus Dei). Foi uma alegria para todas as
pessoas do Opus Dei.

4. As primeiras semanas com Ledo XIV estdo nos revelando um perfil
humano e espiritual que a grande maioria da opinido publica nao
conhecia. O que mais o impressiona no Papa?

Impressiona-me a sua profundidade interior, a sua serenidade e, por
assim dizer, a sua naturalidade. Num tempo muitas vezes marcado
pela pressa e pelo ruido, o Santo Padre parece guardar um siléncio
cheio de Deus, que se reflete na sua forma de falar, ouvir e olhar:
atitudes que muito o ajudam no seu desejo de unidade. Sente-se nele
uma fé firme e vivida, capaz de gerar esperanc¢a, e um sentido de
misericordia para com cada pessoa, como também relatam muitos
testemunhos de Chiclayo, a diocese do Peru onde foi bispo até que o
Papa Francisco o chamou a residir em Roma.

5. Que compromissos futuros surgiram para a Obra durante os
trabalhos do Congresso?

O Congresso respeitou o luto que afetou toda a Igreja com a morte do
Papa Francisco. Por esse motivo, os trabalhos foram mais breves do
que o previsto. Ainda assim, foram nomeados os membros do
Conselho Geral e da Assessoria Central, tal como previsto nestes

167



congressos. E, além do préprio Congresso, houve um intercambio
entre as pessoas vindas de todo o mundo para Roma sobre as
reflexdes oferecidas por todos os paises onde a Obra esta presente,
gragas as assembleias realizadas em 2024, que contaram com a
participacao atenta e, diria, entusiasta de milhares de pessoas.

Dessas assembleias surgiu uma grande unidade de propésito no
compromisso com a evangelizacdo no mundo do trabalho e um
verdadeiro amor pela Igreja. Entre as muitas sugestdes recebidas de
todos os paises, falou-se muito do apostolado do “primeiro anuncio”
cristdo, cada vez mais necessario num mundo aparentemente mais
secularizado, mas no qual se descobre uma grande sede de Deus.
Séao Josemaria definia a Obra como uma “grande catequese” no meio
do mundo da vida diaria: pedimos a ele luzes para saber leva-la
adiante com alegria e generosidade nas circunstancias atuais

Depois, os membros do Congresso também deram parecer favoravel
para que o prelado, com os seus novos conselhos, apresentasse a
Santa Sé a proposta de Estatutos que considerasse mais oportuna,
tendo em conta todas as sugestdes ja recebidas do Congresso de
2023 e da consulta prévia a todos os membros do Opus Dei. E assim
foi feito: uma vez eleito o Papa Le&o, no passado dia 11 de junho,
apresentei a proposta ao Dicastério para o Clero. O préximo passo
esta agora nas méaos das autoridades da Santa Sé.

6. Em 2028 celebrardo os cem anos da fundagcdo. Como o Opus Dei
esta mudando?

A Obra esta chamada a mudar, sendo fiel ao seu carisma. Mudam os
contextos culturais e sociais, e mudam as pessoas (que sdo quem
encarna a mensagem em cada €época), mas a esséncia permanece:
ajudar cada pessoa a descobrir que Deus a chama precisamente
onde esta. As mudancgas que estamos vivendo — também no processo
de revisao dos Estatutos — sdo um impulso para guardar o essencial.

168



Desejamos ser cada vez mais uma ajuda verdadeira, proxima e
humilde para todos, na Igreja e na sociedade.

7. O que a Obra esta aprendendo com o processo de revisdo dos
Estatutos iniciado pelo Papa Francisco?

A escuta, com espirito filial e verdadeira disponibilidade, caracterizou
estes anos de trabalho, guardando o tesouro que nos deixou S&o
Josemaria e olhando para o futuro. O Papa Francisco convidou-nos a
um caminho de renovagao, que também nos pede paciéncia e
profundidade. Rever os Estatutos ndo € apenas um exercicio juridico,
mas também espiritual: nos ajuda a nos perguntar o que realmente
importa, o que melhor serve as pessoas e a missdo. E uma
oportunidade para viver mais profundamente a esséncia evangélica

do carisma.

8. Que encontra hoje um jovem no caminho de fé proposto pelo Opus
Dei?

A possibilidade de descobrir que a vida cotidiana, com os seus
esforgcos e belezas, pode ser um caminho seguro que nos leva a
Deus. Também encontra acompanhamento, um dialogo sincero na
amizade, um clima familiar e uma proposta de santidade que nio esta
reservada a poucos “herdéis”, mas € para todos. Um convite, como
dizia Sao Josemaria, a ser “cristdos cheios de otimismo e de garra,
capazes de viver no mundo a sua aventura divina”, e assim fazer o
bem e melhorar a sociedade que os rodeia. No meio das incertezas
do nosso tempo, muitos jovens desejam autenticidade, e o Evangelho
— vivido no cotidiano — responde profundamente a essa sede.

169



Die Tagespost, Alemanha (26-VI-2025)

Passaram 50 anos desde o falecimento de Sao Josemaria Escriva,
fundador do Opus Dei. Para aqueles que tivemos a graca de viver em
Roma - na sua propria casa - em 1975, este meio século parece muito
breve. Vé-lo deixar este mundo de um dia para o outro — enquanto
desenvolvia normalmente sua missdo de pastor e fundador —
aumentou o impacto de sua morte. Ja entdo percebiamos que o
“Padre”, como costumavamos chama-lo familiarmente, era um apoio
so6lido na vida e na alegria de muitos catdlicos de seu tempo.

A partir de um amor apaixonado por Cristo e de uma forte experiéncia
do que significa ser filho de Deus, além da instituicdo que fundou, ele
redescobriu e pregou durante toda a sua vida algumas mensagens
hoje amplamente difundidas na Igreja e na sociedade: a busca da
santidade — o encontro com Cristo — nas circunstancias comuns do
trabalho, da familia e das relagdes sociais, a amizade pessoal como
caminho de convivéncia e evangelizacao, o valor da liberdade e do
pluralismo, o protagonismo do laicato na missao da Igreja e na
vivificagao da sociedade contemporanea, entre outras.

Ao avaliar o tempo decorrido, é facil reparar nas muitas iniciativas
educativas e sociais em favor de todo tipo de pessoas que,
impulsionadas por seus ensinamentos, se materializaram em todo o
mundo. No entanto, eu diria que o efeito mais transcendente do
exemplo e da mensagem de S&o Josemaria € que ele inspirou
centenas de milhares de pessoas a se aproximarem de Cristo através
das atividades comuns e correntes de cada dia. Reconhece-se nisso
uma sintonia com o que o Papa Francisco qualificou como os “santos
da porta ao lado”, que exercem uma profunda influéncia ao seu redor,

170


https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20240622/trabajamos-clima-dialogo-confianza-santa-sede-propio-iglesia_206825.html

muitas vezes sem chamar a atencido: com a naturalidade daqueles
que estao perto de Deus e irradiam seu amor com generosidade.

Pelas maos dos papas

Em nosso tempo, o carisma que Sao Josemaria recebeu de Deus
continua se multiplicando em histérias de vida, atitudes, gestos,
iniciativas. Para aprofundar o nucleo de sua mensagem a servigco da
Igreja, utilizarei como fio condutor algumas consideragoes feitas pelos
ultimos papas. Em primeiro lugar, o entao Patriarca de Veneza, depois
Joao Paulo |, assinalava: “Escriva, com o Evangelho, dizia
constantemente: Cristo ndo quer de ndés apenas um pouco de
bondade, mas muita bondade. Mas quer que a consigamos nao
através de agdes extraordinarias, mas com ag¢des comuns” (Il
Gazzettino di Venezia, 25/07/1978).

Desde que Sao Josemaria comecou a difundir sua mensagem em
1928, ele afirmava que, para encontrar Cristo e evangelizar o mundo,
nao era necessario mudar de lugar, de profissdo ou de ambiente, nem
realizar acdes extraordinarias, mas colocar o amor de Deus nas acdes
cotidianas. Trata-se, acima de tudo, de uma transformacao interior em
Cristo, que envolve todo o coragao, que enche toda a alma (Mt 22, 37;
Lc 10, 27). Como ele gostava de repetir: “na linha do horizonte, meus
filhos, parecem unir-se o céu e a terra. Mas nao: onde de verdade se
juntam €& no coracdo, quando se vive santamente a vida diaria...”
(Entrevistas, n. 116). Em continuidade com essa ideia, 0 que € preciso
para trilhar esse caminho — nos animava — “ndo € uma vida cémoda,
mas um coragao enamorado” (Sulco, n. 795).

Por sua vez, Sdo Joao Paulo Il definiu Josemaria Escriva, no dia de
sua canonizacao, como o “santo do cotidiano”. Em outra ocasiao,
acrescentava que ele havia recordado ao mundo contemporaneo “o
valor cristdo que o trabalho profissional pode adquirir, nas
circunstancias cotidianas de cada um” (14/10/1993).

171



Um ideal de servigo, um heroismo possivel

Em um mundo sofisticado, em que a interconexdo digital e a
inteligéncia artificial impdem anonimamente suas regras no ambito
profissional — como destaca um documento recente da Conferéncia
Episcopal alemd —, a mensagem de Sao Josemaria nos lembra que
esse trabalho € um meio de unido com Deus e de ajuda ao proximo,
como um lugar onde convergem a caridade e a justica. Longe da
I6gica do sucesso, o ideal cristdo do trabalho se expressa no servico
aos outros, esse € o melhor parametro do exercicio profissional de um
cristao.

Durante uma missa de acdo de gragas pela beatificacdo, o entido
cardeal Ratzinger (posteriormente Bento XVI) afirmou que “Josemaria
Escriva agiu como um despertador, clamando: (...) a santidade nao
consiste em certos heroismos impossiveis de imitar, mas tem mil
formas e pode se tornar realidade em qualquer lugar e profissido”
(19/05/1992). Santificar as circunstancias comuns nao significa que os
defeitos pessoais desaparecerdo ou que tudo na vida correra bem,;
Sao Josemaria dizia com frequéncia que ele desempenhava o papel
de filho prédigo muitas vezes ao dia. Isso também faz parte do dia a
dia: enfrentar as limitacbes pessoais e confiar na misericordia de
Deus, evitando que o pecado nos encerre em nGS Mesmos.

O servico ao proximo através do proprio oficio se manifesta em um
personagem habitualmente despercebido da parabola do bom
samaritano: o estalajadeiro. Sua tarefa fica em segundo plano diante
do gesto impressionante do viajante caridoso. O estalajadeiro apenas
age com profissionalismo. E, no entanto, sua contribuicdo &
fundamental. Ele nos lembra que o exercicio de qualquer tarefa
profissional € um servico aqueles que padecem necessidades e que
todo trabalho honesto contém, se aprendermos a descobri-la, uma
dimensao de caridade.

172



Um dom recebido projetado para o futuro

Na bula Ad charisma tuendum, o Papa Francisco lembrava que “o
dom do Espirito recebido por Sdo Josemaria” impulsiona a realizar “a
tarefa de difundir o chamado a santidade no mundo, através da
santificacdo do trabalho e dos compromissos familiares e sociais”.
Trata-se de uma mensagem projetada para o futuro e universal: para
todas as pessoas, em qualquer lugar e tempo. Todos podemos ser
amigos de Deus, porque “a Trindade enamorou-se do homem” (E
Cristo que passa, n. 84). E a partir dessa amizade “contribuiremos
para a paz, para a colaboracédo entre os homens, para a justica, para
evitar a guerra, para evitar o isolamento, para evitar o egoismo
nacional e 0s egoismos pessoais: porque todos perceberdo que
fazem parte de toda a grande familia humana. (...) Assim
contribuiremos para eliminar essa angustia, esse temor por um futuro
de rancores fratricidas, e para confirmar nas almas e na sociedade a
paz e a concordia: a tolerancia, a compreensao, o relacionamento, o
amor” (Carta n. 3, n. 38a).

Cinquenta anos apds seu falecimento, a mensagem de Sao
Josemaria esta viva em nossos coragdes € nos convida a servir a
Deus, a Igreja e a sociedade. Que saibamos guardar esta mensagem,
encarna-la com alegria e coloca-la ao servigo das necessidades dos
nossos contemporaneos. Com o Papa Leao XIV, nds, cristaos,
desejamos construir “uma Igreja fundada no amor de Deus e sinal de
unidade, uma Igreja missionaria, que abre os bracos ao mundo, que
anuncia a Palavra, que se deixa questionar pela historia e que se
torna fermento de concordia para a humanidade”.

173



El Mundo, Espaha (26-VI-2025)

Ha um més e meio, naquela tarde histérica da primavera romana, o
recém-eleito Papa Ledo XIV transformou a saudacdo de Cristo
ressuscitado nas suas primeiras palavras como pontifice, dirigidas ao
mundo inteiro da varanda da Praga de S&o Pedro: “Que a paz esteja
com vocés!”. E, mais adiante, completou: “Gostaria que esta
saudacao fosse transmitida a todas as familias, a todos os povos, a
toda a Terra”.

A proposta do Papa indica uma trajetoria: da paz nos coragdes a paz
em toda a terra. Entre tantas coisas que poderia ter dito, escolheu um
anuncio de paz. Entretanto, as manchetes dos jornais continuam a
espelhar diariamente a inquietante falta de paz do nosso tempo. Falta
paz nas grandes manchetes e entre as grandes poténcias, mas
também nas pequenas mensagens do cotidiano: entre familiares,
vizinhos, amigos, colegas. Falta paz também nas consciéncias, onde
muitas vezes reinam o medo, a duvida, a ansiedade, a preocupacao.

Perante este panorama, o desejo de paz apresenta-se, na melhor das
hipoteses, como uma utopia; e, na pior, como uma abdicacdo dos
ideais pelos quais deveriamos lutar. Contudo, os cristdos sabem que
Cristo € a nossa paz (cf. Ef 2, 14) e que a paz que desejamos € um
dom de Deus, que precisamos aprender a acolher e a transmitir.

Hoje, ao completar cinquenta anos do falecimento de Sdo Josemaria
Escriva — fundador do Opus Dei —, vem a memodria uma das suas
expressbées mais recordadas: o convite a sermos ‘semeadores de paz
e de alegria’.

174


https://opusdei.org/es-es/article/articulo-prelado-el-mundo-san-josemaria/

Pode parecer uma frase bonita, mas pouco realista; no entanto, é o
testemunho de quem viveu na pele uma guerra civii e as
consequéncias devastadoras de uma guerra mundial. Nesse contexto
dramatico, Sdo Josemaria procurou ser ponte, ndo trincheira; unido,
nao divisdo. As suas conviccoes de sacerdote e de cristdo
levavam-no a viver “de bracos abertos para acolher todos: os da
direita, os da esquerda, os da frente, os de tras, todos, todos, todos!”.
De bracos abertos, como Cristo na cruz, que implorou o perdao para
0s seus algozes e impulsionou na histéria — como Bento XVI gostava
de dizer —a “revolugao do amor”.

Assim, quando a violéncia parece ter a ultima palavra, quando a
agressdo surge como a unica alternativa, aparece a oportunidade de
desafiar a logica terrena e levantar o olhar para o exemplo de Cristo.
“Cristo vai a nossa frente — afirmava Ledo XIV no seu primeiro
discurso, minutos apds ser eleito Papa —. O mundo precisa da sua luz.
A humanidade precisa d’Ele como a ponte para ser alcancada por
Deus e seu amor’. A paz € um dom de Deus que devemos pedir
unidos.

Além disso, todos podemos contribuir para edificar a paz nos
coracoes e nas relagdes, normalmente com pequenos gestos de
pacificacdo: em nossa casa, no bairro, no local de trabalho. Por sua
vez, a paz precisa de assentar numa justica vivificada pelo amor.
Quem se sabe filho de Deus descobre “irmaos” nos outros, como
aconselhava Sao Josemaria: “Cada um de nos renasceu em Cristo,
para ser uma nova criatura, um filho de Deus: todos somos irmaos, e
temos de comportar-nos fraternalmente!” (Sulco, n. 317).

O anseio universal de paz € também uma urgéncia cada vez mais
visivel. Nao basta lamentar a violéncia; todos, cristdos ou ndo, somos
chamados a cultivar, a partir do nosso lugar, um ecossistema de paz:
quem tem paz, transmite-a com a sua presenc¢a, com a sua forma de
reagir perante as pessoas e o0s acontecimentos. Esta tarefa comeca

175



nas pequenas coisas: na linguagem que usamos, nas nossas
conversas, nos gestos cotidianos em casa, no trabalho, na
universidade ou no espaco digital. Ha alguns dias Leao XIV fazia esta
reflexdo: “A paz ndo € uma utopia: € um caminho humilde, feito de
gestos cotidianos, que entrelaca paciéncia e coragem, escuta e acao”
(17/06/2025).

Neste sentido, quando Sao Jodo Paulo Il canonizou Sdo Josemaria
em 2002, chamou-lhe o “santo da vida cotidiana’. Esse titulo exprime
0 coragao da sua mensagem: Deus encontra-se no cotidiano, e
também ai se constréi a paz. Habitualmente, nao se trata de realizar
feitos herdicos, mas de construir vinculos através da paciéncia, da
amabilidade, do perdao. As guerras da vida cotidiana nao comegam
com bombas, mas com palavras duras, pequenos desprezos, gestos
de egoismo ou indiferenca, que vao escalando.

Comentando a bem-aventuranca — a alegria — dos que “trabalham
pela paz” (Mt 5, 9), o Papa Le&o convidava os representantes dos
meios de comunicagdo a considerar que “a forma como comunicamos
adquire uma importancia fundamental; temos de dizer ‘ndo’ a guerra
das palavras e das imagens” (12/05/2025)

Por isso, o primeiro terreno onde lancar a semente da paz € o nosso
proprio coracdo. Alcancar a paz interior € um desafio particular nestes
tempos de ansiedades e medos. Com palavras de Sdo Josemaria:
“ndo ha paz em muitos coragdes que tentam em vao compensar a
intranquilidade da alma com o bulicio continuo, com a pequena
satisfacdo de bens que ndo saciam” (E Cristo que passa, n. 73).

As palavras do apostolo Sao Tiago, que exprimem essa tensdo entre
o bem e o mal que carregamos na nossa natureza humana, tém hoje
uma atualidade impressionante: “Onde ha ciumes e rivalidades, ai
reinam a desordem e todo o tipo de mas agdes. Mas a sabedoria que
vem do alto é, antes de tudo, pura, depois pacifica, indulgente,
conciliadora” (Tg 3, 16-18).

176



Da paz interior nasce a paz ao nosso redor. Percebemos isso em nos
mesmos e, de modo especial, agradecemos quando surge na nossa
vida um artifice da paz: essas pessoas que sdo portadoras de luz, que
tecem unidade e concordia — sintonia dos coragdes —, que abrem
horizontes e contagiam alegria. Evocando o Papa Francisco, séo
esses “santos da porta ao lado” que constroem a paz da porta ao
nosso lado. Essas pessoas inspiram-nos com o0 seu exemplo de
pedagogos da paz.

Muitas vezes, a contribuicdo que podemos dar para a paz ao nosso
redor passa por desenvolver uma atitude de compreensiao para com
os outros. “A caridade, mais do que em dar, estd em compreender” —
ensinava Sao Josemaria. “O espirito de compreensao € expressao da
caridade cristd do bom filho de Deus: porque o Senhor quer que
estejamos presentes em todos os caminhos retos da terra, para
espalhar a semente da fraternidade - ndo a do joio -, da desculpa, do
perd&o, da caridade, da paz” (E Cristo que passa, n. 124).

Recordar hoje Sao Josemaria € também renovar esse compromisso
de trabalhar pela paz, sendo “irmaos de todas as criaturas e
semeadores de paz e alegria’. A “paz desarmada e desarmante” de
Cristo ressuscitado, anunciada por Ledo XIV no seu primeiro discurso,
bem pode inspirar o nosso dia a dia, nao como um ideal abstrato, mas
como uma atitude concreta: uma forma de estar no mundo que gere
reconciliagcdo, esperanca e unidade.

177



	MONS. FERNANDO OCÁRIZ 
	 
	 
	SELEÇÃO DE TEXTOS 
	2024-2025 
	 
	MEDITAÇÕES 
	HOMILÍAS 
	CARTAS E MENSAGENS 
	DISCURSOS E AULAS 
	ARTIGOS E ENTREVISTAS 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	​© 2026 Fundación Studium 
	Índice 
	MEDITAÇÕES 
	 
	Por ocasião da solenidade da Imaculada Conceição (8/12/2024) 
	Por ocasião da festa de São José(19/03/2025) 
	Esperança nos céus 
	Renovar nossa entrega 


	HOMILÍAS 
	Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2024) 
	Na festa de São Josemaria (26-VI-2024) 
	Filiação Divina 
	Santificação do trabalho 

	Na festa do Bem-aventurado Álvaro (11-V-2025) 
	Na festa de SãoJosemaría (26-VI-2025) 
	Preencher o coração 
	Apostolado e filiação divina 
	Herança de São Josemaria 


	CARTAS E MENSAGENS 
	Carta sobre a obediência (10-II-2024)  
	Obedecer a Deus 
	Vontade divina e mediação humana 
	Obediência e liberdade 
	Obediência e confiança 
	Obediência e fecundidade apostólica 
	A obediência inteligente de São José 
	A obediência de Maria 

	Unidos na oração pela pronta recuperação do Papa (19-II-2025) 
	Carta sobre a alegría (10-III-2025) 
	A alegria da fé 
	Alegres na esperança (Rm 12,12) 
	A alegria do coração enamorado 

	Mensagem pelo falecimento do papa Francisco​(21-IV-2025) 
	Mensagem para participar do luto e dos ritos fúnebres​ do papa Francisco (21-IV-2025)  
	Mensagem por ocasião da eleição do Papa León XIV​(8-V-2025) 

	DISCURSOS E AULAS 
	Aula sobre a disponibilidade e o celibato no Opus Dei, (20/01/2024) 
	Uma paternidade sem limites 

	Sobre Vitalização Cristã  das instituições Educativas (26-VII-2024)  
	Introdução 
	Identidade cristã pessoal 
	Identidade Cristã Institucional 
	Excelência Profissional 
	Primazia da Pessoa 
	A presença institucional da Igreja 
	Harmonia entre Fé e Razão 
	A Liberdade 
	A autoridade como serviço 
	A colegialidade 
	A justiça 
	A Dimensão Pública da Identidade Cristã 

	Aula sobre a esperança (novembro de 2024) 
	O que é a esperança? 
	O fundamento da esperança 
	A certeza de que Deus está empenhado 
	A segurança do impossível 
	Onde está tua esperança? 
	Paz, oração, alegria 

	Conferência “Eucaristia e sacerdócio” no centenário da ordenação sacerdotal de São Josemaria (27-III-2025) 
	Sacerdócio para a Eucaristia 
	Eucaristia e santificação do sacerdote 
	Eucaristia e caridade pastoral 
	Conclusão 

	Conferência “Santificar o trabalho, transformar o mundo: uma liderança com sentido cristão” (30 de junho de 2025) 
	Realidade e valor humano do trabalho 
	O valor sobrenatural: a santificação do trabalho 
	A relevância peculiar do trabalho de gestão 


	ARTIGOS E ENTREVISTAS 
	El Debate, Espanha (22-VI-2024) 
	Avvenire, Italia (26-VI-2024)  
	El Mercurio, Chile (28-VII-2024) 
	Semana, Colômbia (17-IX-2024) 
	El 9 Nou, Espanha (24-IX-2024) 
	The Pillar, Estados Unidos (18-XI-2024) 
	Avvenire, Italia (26-VI-2025) 
	Die Tagespost, Alemanha (26-VI-2025) 
	Pelas mãos dos papas 
	Um ideal de serviço, um heroísmo possível 
	Um dom recebido projetado para o futuro 

	El Mundo, Espaha (26-VI-2025) 


