SELECCION
DE TEXTOS
2024-2025

MEDITACIONES
HOMILIAS
CARTAS Y MENSAJES
DISCURSOS Y CLASES
ARTICULOS Y ENTREVISTAS

MONS. FERNANDO OCARIZ
PRELADO DEL OPUS DEI




Mons. Fernando Ocariz

Seleccion de textos
2024-2025

MEDITACIONES
HOMILIAS
CARTAS Y MENSAJES
DISCURSOS Y CLASES
ARTICULOS Y ENTREVISTAS

wwuw.opusdei.org,


https://opusdei.org/

Indice

MEDITACIONES
En la solemnidad de la Inmaculada Concepcion (8-X11-2024)

En la fiesta de san José (19-111-2025)
Esperanza en los cielos

Hacer nueva nuestra entrega
HOMILIAS
En la fiesta del beato Alvaro (11-V-2024)

En la fiesta de san Josemaria (26-V1-2024)
Filiacion divina

Santificacion del trabajo
En la fiesta del beato Alvaro (11-V-2025)

En la fiesta de san Josemaria (26-V1-2025)
Saciedad del corazon

Afén apostodlico y filiacion divina
Herencia de san Josemaria

CARTAS Y MENSAJES

Carta sobre la obediencia (10-11-2024)
Obedecer a Dios
Voluntad divina y mediacién humana

Obediencia y _libertad
Obediencia y_confianza
Obediencia y_fecundidad apostolica

La obediencia inteligente de san José
La obediencia de Maria

Unidos en la oracion por la pronta recuperacion del Papa (19-11-2025)

Carta sobre la alegria (10-111-2025)
La alegria de la fe




La alegria del corazoén enamorado

Mensaje por el fallecimiento del papa Francisco (21-1V-2025)

(21-1V-2025)
Mensaje con ocasion de la eleccidn del papa Ledn X1V (8-V-2025)
DISCURSOS Y CLLASES

Clase sobre la disponibilidad y el celibato en el Opus Dei (20-1-2024)
Sin mas ataduras que el amor

Una paternidad sin limites

Ponencia sobre la vivificacion cristiana de las instituciones educativas (26-
VII-2024)

Introduccion

Identidad cristiana personal

Identidad cristiana institucional
Excelencia profesional

Primacia de la persona

La presencia institucional de la Iglesia
Armonia entre fe y razon

La libertad

Autoridad como servicio

La colegialidad

La justicia

La dimensién publica de la identidad cristiana

Clase sobre la esperanza (noviembre de 2024)

(Queé es la esperanza?
El fundamento de la esperanza

La certeza de que Dios estd empefiado

La seguridad de lo imposible

Donde esta tu esperanza?




Paz, oracion, alegria

Conferencia “Eucaristia y sacerdocio” en el centenario de la ordenacién
sacerdotal de san Josemaria (27-111-2025)
Sacerdocio para la Eucaristia
a)_Centro y raiz de la vida del presbitero
b)_Dignidad y debilidad
¢)_Eucaristia y otras funciones sacerdotales

Eucaristia y_santificacion del sacerdote
a)_La Eucaristia y la conformacién con Cristo
b)_Desde la Trinidad para llevar el mundo a la Trinidad
¢)_Don y tarea
d)_Acompaiar al Sefior en el sagrario

Eucaristia y caridad pastoral
a)_Una existencia eucaristica
b)_Corresponder al don recibido, conformarse con ese don
¢)_Vivir para los hermanos, vivir para la Iglesia

Conclusion

Conferencia “Santificar el trabajo, transformar el mundo: un liderazgo con
sentido cristiano” (30-VI-2025)

Realidad y_valor humano del trabajo

Su valor sobrenatural: la santificacién del trabajo

La peculiar relevancia del trabajo directivo
ARTICULOS Y ENTREVISTAS

Avvenire, Italia (26-VI1-2024)

El Mercurio, Chile (28-VI11-2024)
Semana, Colombia (17-1X-2024)

El 9 Nou, Espana (24-1X-2024)

The Pillar, Estados Unidos (18-X1-2024)
Avvenire, Italia (26-VI-2025)




De la mano de los papas

Un ideal de servicio, un heroismo posible

Un don recibido proyectado al futuro

El Mundo, Espafia (26-VI1-2025)




© 2026 Fundacion Studium

© Foto portada: shutterstock_ 2704062179



MEDITACIONES



En la solemnidad de la Inmaculada Concepcion
(8-X1I-2024)

Iglesia prelaticia de Santa Maria de la Paz, Roma

La solemnidad de hoy, la Inmaculada, comienza con unas palabras
de gran alegria que hacemos ahora nuestras en esta oracidn,
queriendo que sean verdaderamente auténticas: «Desbordo de gozo
con el Sefior y me alegro con mi Dios: porque me ha puesto un traje
de salvacion y me ha envuelto con un manto de justicia, como novia
que se adorna con sus joyas» (Is 61,10). Estas palabras del Antiguo
Testamento, aplicadas proféticamente a la Virgen Santisima, nos
ayudan a nosotros también a unirnos al gozo de nuestra Madre. Y
queremos, Sefior, que esta alegria no sea algo superficial, un simple
recuerdo de algo ya conocido, sino que realmente tenga un influjo
grande en nuestro dia, que nos alegre profundamente.

En la primera lectura de la Misa, del libro del Génesis, se nos
recuerda la promesa de la redencion que Adan y Eva recibieron
después de su caida. Esa promesa de redencion se refiere
légicamente a Cristo, pero también, con él y en él, a Santa Maria:
«Pongo hostilidad entre ti y la mujer, entre tu descendencia y su
descendencia», dice el Sefior a la serpiente. «Te aplastara la cabeza
cuando ta la hieras en el talon» (Gn 3,15). Se anuncia también una
lucha, porque el demonio no se conformara, seguira atacando, herira
en el talon, pero su cabeza sera aplastada. Hoy, Senor, queremos
especialmente sentirnos en nuestra oracion muy hijos de la Virgen
Santisima, esa nueva Eva, Madre de los vivientes y Madre nuestra:
muy hijos de tu Madre, muy hermanos tuyos, por tanto. Tantas
veces, todos los dias, de un modo u otro, la contemplamos, le
rezamos, nos dirigimos a ella; y hoy querriamos hacerlo con una fe



especial, con una mayor fe en el Sefior que nos la da por Madre
continuamente, como omnipotencia suplicante, como medio seguro
de poner a nuestro alcance la fuerza de Dios con el tono materno de
Maria, con su carino de Madre.

El Evangelio de la Misa de hoy lo conocemos de memoria, pero el
Evangelio es siempre palabra de Dios, palabra eficaz, penetrante, y
queremos dejarnos penetrar una vez mas por él. «En aquel tiempo el
angel Gabriel fue enviado por Dios a una ciudad de Galilea llamada
Nazaret, a una Virgen desposada con un hombre llamado José, de la
casa de David; el nombre de la Virgen era Maria. El dngel, entrando
en su presencia, dijo: “Alégrate, llena de gracia, el Sefior esta
contigo”» (Lc 1,26-28). Todos los dias rezamos estas palabras tantas
veces: «Ave, gratia plena». El angel al principio no le llama Maria, le
da como nombre propio su condicion de llena de gracia: la llama asi,
llena de gracia que, como explican los expertos viene a ser algo asi
como completamente transformada por la gracia.

«Fiat mihi secundum verbum tuum» (Lc 1,36). La Virgen responde
con estas palabras, que pronunciamos todos los dias, a la propuesta
del angel. Hoy querriamos repetirlas, Madre nuestra, con el
convencimiento de que todo lo que Dios quiere para nosotros es para
nuestro bien, aunque a veces no lo entendamos. Que tengamos la
alegria y la seguridad de estar siempre en manos de Dios, protegidos
por él, guiados por su providencia. No hay nada en nuestra vida que
sea puro azar: detras siempre esta la voluntad del Sefior, que quiere
lo mejor para nosotros.

«iOh Madre, Madre! —comentaba nuestro Padre—: con esa palabra
tuya —“fiat”— nos has hecho hermanos de Dios y herederos de su
gloria. —iBendita seas!» (Camino, n. 512). Diciendo ese «hagase» en
lo de cada dia, tanto en lo grande como en lo pequefio, nos hacemos
cada vez mas hermanos de Dios, herederos de su gloria, con una
gracia que nos llega precisamente a través de la mediacién materna
de Maria.



En la segunda lectura, san Pablo escribe: «Bendito sea el Dios, Padre
de nuestro senor Jesucristo, que nos ha bendecido en Cristo con toda
clase de bendiciones espirituales en los cielos. El nos eligi6 en Cristo
antes de la fundacion del mundo para que fuésemos santos y sin
mancha» (Ef 1,3). Hemos sido elegidos para ser también
inmaculados. Ciertamente, hemos sido concebidos con el pecado
original, pero por el bautismo hemos vuelto a nacer sin mancha,
inmaculados. Después, nuestra fragilidad hace que nos vayamos
manchando mas o menos, pero siempre tenemos el remedio de
volver a ser inmaculados por su gracia, por la fuerza de los
sacramentos, por la confesion, por la eucaristia, por la oracion por la
que el Senor nos acoge siempre. Este es un motivo de esperanza
grande en la vida espiritual y en el trabajo apostélico. Por mucho que
notemos las dificultades externas o internas, personales o de
ambiente, podemos sentirnos inmaculados, a pesar de nuestras
manchas, porque Dios nos limpia constantemente cada vez que
acudimos a él.

El Senor nos ha escogido antes de la creacién del mundo. Nuestra
vocacion, el plan de Dios para nosotros, es tan eterno como el mismo
Dios: él ya penso6 en cada uno de nosotros para que fuéramos santos
y sin mancha en su presencia. Y, como recuerda san Pablo, nos eligio
en Cristo. Estas palabras son también importantes, porque toda
nuestra vida es un vivir en Cristo: tiene que ser, queremos que sea,
un vivir en Cristo. Tantas veces nuestro Padre nos decia que tenemos
que ir buscando siempre la union con el Sefior para estar firmes:
ante las dificultades, ante el trabajo, ante nuestros propios defectos.
Para estar firmes, para no desalentarnos, para sentir la seguridad en
la llamada que hemos recibido de Dios, busquemos la uniéon con
Jesucristo. Y es Maria precisamente la que nos guia hacia El, la que
nos ayuda en todo momento a identificarnos con El, de manera que
podamos ser el ipse Christus que predicaba nuestro Padre.

10



La idea del alter Christus es mas o menos comprensible, més o
menos comun, pero ese ipse Christus, enormemente original pero
enormemente profundo, ciertamente es mucho mas: no solo
identificarnos como imitando, que también, sino vivir en El, ser El de
alguna manera, sin dejar de ser nosotros mismos. Es el gran misterio
de nuestra filiacion divina, de nuestra participacion en la vida de
Dios, que Cristo nos ha dado en el Espiritu Santo, para que seamos
santos y sin mancha, inmaculados, en su presencia. Hoy
especialmente, al escuchar de nuevo esta palabra, «inmaculados», se
nos va la mirada a la Santisima Virgen, para que ella nos ayude, para
que nos parezcamos a ella también en esto, en ser inmaculados.

Realmente hay que tener audacia para pretender ser inmaculados,
pero podemos serlo cada vez que nos levantamos, cada vez que nos
limpiamos. Por eso debemos tanto agradecimiento al Sefior por la
penitencia, por la confesion, por su amor y su misericordia, que nos
perdona, que nos levanta de ese modo visible, en el sacramento, y
siempre que nos levantamos nosotros con el alma a pedirle perdon.

Santos, inmaculados..., en su presencia: la presencia de Dios es otro
grandisimo tema de nuestra vida, algo que tiene que caracterizar
nuestro caminar por este mundo. Vivir en la presencia de Dios: eso
es tener vida sobrenatural. Nos viene a la memoria enseguida ese
otro punto de Camino: «Ten presencia de Dios y tendras vida
sobrenatural» (Camino, n. 278). La presencia de Dios y la vida
sobrenatural son dos cosas muy unidas, porque no es una presencia
de Dios cualquiera, es un acto de fe profundo en que «Deus
nobiscum», y entonces: «quis contra nos?» (Rm 8, 31). Y quién
mejor, quién con mas profundidad y mas verdad que la Virgen puede
decir «Deus nobiscum»? Pues vamos a pedirle a ella ahora: Madre
nuestra Inmaculada, ayadanos a tener fe en la presencia del Sefior en
cada uno de nosotros. Que esta realidad nos llene de serenidad y
alegria, pues El nos da la gracia para desechar el miedo y la tristeza.

11



Nos eligié en Cristo, antes de la creacion del mundo, para que
fuéramos santos y sin mancha, en su presencia..., por el amor. El
amor: sabemos bien que la santidad es la plenitud de la caridad, que
es también la plenitud de la fuerza del Espiritu Santo en nuestras
almas; y es de ahi de donde tiene que salir siempre la fuerza para el
trabajo, para la obra apostoélica, para toda nuestra vida. Muy
especialmente, la santidad como plenitud de la caridad nos tiene que
llevar a la unidad. Como decian unas conocidas palabras de san
Cipriano, tan antiguas ya: «La caridad es el lazo que une a los
hermanos, el cimiento de la paz, la trabazén que da firmeza a la
unidad; la que es superior a la esperanza y a la fe, la que sobrepuja a
la limosna y al martirio; la que quedara con nosotros para siempre en
el cielo» (San Cipriano, De bono patientize, n. 15: PL 4, 631 C).

El lazo que une a los hermanos: y ese amor, esa caridad, es
inseparable del amor a Dios, de alguna manera es lo mismo, aunque
en direcciones distintas, es la misma virtud. El lazo que une a los
hermanos: las madres gozan cuando ven a los hermanos, a sus hijos,
unidos, que se quieren, que se ayudan, que van a la par. Podemos
pensar que la Virgen se alegra cuando nos ve unidos, cuando ve que
nos queremos. Y a la vez, ella nos consigue esa realidad de que
estemos unidos, de que vivamos la fraternidad, esa fraternidad que
quiere siempre, por su misma naturaleza, desbordarse en afan
apostolico.

Que la Virgen Santisima, Madre, nos dé, se lo pedimos asi, el tono de
familia. Que ella nos proteja también en este sentido de que la Obra
sea, como queria nuestro Padre, una pequena familia, aunque esté
extendida por todo el mundo. Recordais que nuestro Padre decia eso,
que aunque estemos extendidos por todo el mundo podemos ser una
pequena familia, precisamente por el amor, por el carifo, por la
unidad. Y esto nos lo da el Seiior por la Virgen, por la Madre, pues la
Madre es la que da la unidad.

12



La ausencia total de pecado en Maria la llevo al deseo de servir. Lo
primero que se le ocurre después del fiat, cuando el mismo Dios
encarnado estd en sus entranas, es ir a visitar a Isabel. El angel le ha
dicho que esta esperando un nifno. Y como la Virgen sabe que es
anciana, entiende que necesitara ayuda. Ayiadanos, Madre nuestra, a
tener esa actitud que lleva a descubrir las necesidades de los demas,
manifestacion inmediata de tu ser Inmaculada.

Volver al contenido

13



En la fiesta de san José
(19-111I-2025)

Iglesia prelaticia de Santa Maria de la Paz, Roma

Hoy, en la fiesta de san José, la liturgia nos ofrece numerosos textos,
como es habitual. Pero en particular, la segunda lectura —de la Carta
de san Pablo a los Romanos— aplica a san José la figura de Abraham:
aquel que, esperando contra toda esperanza, crey6 que llegaria a ser
padre de muchos pueblos, y le fue contado como justicia (cfr. Rm 16-
22). Se trata de la conexién entre la fe y la esperanza, que hoy se nos
invita a contemplar también en la vida de san José: una fe unida a
una esperanza firme, que nace de la confianza en el poder de Dios, en
su amor y en sus planes, incluso cuando esos planes desbordan por
completo nuestra capacidad de comprenderlos.

En san José vemos un hombre que cree, que confia, que acoge con fe
el misterio inmenso de la encarnacion. Lo vemos aceptar un plan que
rompe los planes humanos mas naturales, incluso los que
seguramente habia concebido en su corazéon. Lo vemos partir hacia
Egipto casi sin preparacion, confiando tinicamente en la palabra de
Dios. Y lo vemos asi siempre: obediente, silencioso, fiel. De un modo
especial lo contemplamos junto a la Virgen, aifios después, cuando el
Nino se queda en el Templo y ambos reciben de Jests una respuesta
que resulta verdaderamente desconcertante. Lo hemos meditado
muchas veces: a pesar de ser quienes eran, la Virgen y san José no
comprendieron del todo al Senor. Asi lo expresa el mismo Evangelio.
Y, sin embargo, esa fe les impulsaba a aceptar siempre la voluntad de
Dios, a querer lo que Dios quiere. Era una fe viva, operante,
inteligente. Una fe que actuaba por la caridad. Una fe que se

14



manifestaba también como raiz de una obediencia pronta, delicada y
total a los planes de Dios.

La fe misma es ya una forma de obediencia: es la obediencia de la fe,
la entrega de la inteligencia y del corazéon a Dios. Por eso, hoy
podemos pedirte, Senor, por la intercesion de san José, unido a la
Virgen santisima, que nos concedas una fe asi de grande. Una fe que
nos haga vivir convencidos de tu amor, porque ese es, en el fondo, el
gran tema de nuestra fe: creer en tu amor fiel y eterno.

Ese amor que nos lleva a aceptar, incluso cuando no entendemos del
todo, tus planes y tus exigencias. Hoy, Senor, de manera especial, te
pedimos la fe de san José. Es una peticion audaz, lo sabemos. Pero,
al menos, deseamos acercarnos a esa fe, y que ella nos conduzca
también a una esperanza grande. Que sepamos esperar contra toda
esperanza, como Abraham, como san José. Concretamente, la
esperanza de la santidad. La esperanza de cumplir tu voluntad,
Senor, a pesar de la experiencia de nuestra debilidad. Que esa
esperanza esté enraizada en una fe renovada, mas grande, puesta no
en nuestras fuerzas, sino en tu poder y en tu amor por nosotros. Y
desde ahi, que podamos vivir abiertos a tu querer, abiertos con
docilidad, con humildad, con confianza. Abiertos, en una palabra, a
obedecer con alegria tu plan de amor.

Con una obediencia libre, con una libertad de espiritu grande, con un
corazon que hace suyo lo que ta quieres, Senor. Asi no dudaremos en
obedecer con alegria. Incluso cuando tus planes se nos presenten
dificiles, humanamente incomprensibles, como le sucedi6 a san José.
En una ocasion, el papa Francisco decia que «José no dud6 en
obedecer, sin cuestionarse acerca de las dificultades que podia
encontrar» (Patris Corde, n. 3): «Se levanto, tomoé de noche al nifio y
a su madre y se fue a Egipto» (Mt 2,14-15). Un plan verdaderamente
sorprendente... y, sin embargo, José no dudo.

15



Nosotros hoy te pedimos, Sefior, por la intercesion de san José, que
sepamos obedecer sin dudar. No solo de forma externa, no solo por
deber, sino con libertad interior. Que obedezcamos porque nos da la
gana, porque lo hacemos nuestro, porque creemos con fe firme que
lo que ti nos pides es siempre lo mejor para nosotros, fruto de tu
amor fiel.

Esperanza en los cielos

Nuestro Padre nos decia que nosotros éramos su esperanza, porque
la Obra est4 en nuestras manos, y tenemos la seguridad de que desde
el cielo él sigue ayudandonos, sigue empujandonos. Queremos vivir
con esa esperanza que, como escribe san Pablo a los colosenses, esta
en el cielo (cfr. Col 1,5). No en nuestras fuerzas, no en nuestras
capacidades, sino en ti, Senor, en tu amor, en tu fidelidad. Confiamos
en que ta no nos dejas solos, en que siempre podremos contar con tu
ayuda, y que seremos fieles... si queremos serlo. Sefior, hoy
renovamos ese deseo: queremos ser fieles. Y sabemos que, si lo
queremos, lo seremos, porque tu gracia no nos faltara nunca. Por eso
podemos vivir con seguridad, con una esperanza cierta, no fundada
en nuestras fuerzas, sino en tu poder, en tu amor. Una esperanza que
es también seguridad. Y eso te pedimos hoy, Sefior: que nos
concedas, como a nuestro Padre, la seguridad de lo imposible.
Porque lo imposible que queremos vivir y alcanzar es, ante todo,
nuestra propia santidad.

Ante la experiencia de nuestra propia debilidad, tenemos que estar
convencidos de que la santidad no es una utopia. No es una meta
inalcanzable ni un ideal abstracto. La santidad es la llamada de Dios
para cada uno de nosotros. Es su plan para nuestra vida. Y él, que
nos llama, nos da también todos los medios necesarios para
alcanzarla, toda la fuerza, incluso en medio de nuestras fragilidades.
Esta es la seguridad de lo imposible: creer que, con Dios, podemos
llegar a ser santos.

16



Recordamos aquellas palabras de nuestro Padre, que describian a
san José como el hombre de la sonrisa permanente y el
encogimiento de hombros. No un gesto de indiferencia, sino de
abandono confiado: sea lo que sea, contamos con la ayuda de Dios.
Por eso, queremos vivir también nosotros con una sonrisa
permanente ante las dificultades, con esa esperanza que es fuente de
alegria. La esperanza cristiana de la que habla san Pablo: «Alegres en
la esperanza» (Rm 12,12). Una esperanza puesta en el Sefior, no en
nuestras propias fuerzas. Porque la esperanza nace de la fe, y va
unida inseparablemente a ella.

El Evangelio dice poco de san José. Nos muestra su fe, su docilidad a
los planes de Dios. Y con razén podemos imaginar —sin temor a
equivocarnos— como trataria al Senor, con cuanto amor cuidaria de
Jesus en su infancia. También nosotros queremos tratar a Cristo asi:
con todo el carino del que seamos capaces. Y sabemos que lo
tratamos y lo amamos también cuando tratamos y amamos a los
demas. Por eso, hoy te pedimos Seinor, que con la fe y la esperanza,
aumentes también en nosotros la caridad. Que sepamos querer de
verdad, con un amor que se traduzca en espiritu de servicio, en una
disposicion habitual a pensar en los demas, a hacer su vida mas
agradable, a rezar por ellos, a llevar como propio todo lo que les
afecta.

Hacer nueva nuestra entrega

La fe de san José es una fe que se traduce en fidelidad. El Evangelio
de hoy lo resume asi: «José hizo lo que el angel del Sefior le habia
mandado» (Mt 1,24). Una fe que se convierte en obediencia, en
docilidad, en una fidelidad perseverante. Y eso es lo que queremos
renovar hoy, Sefor: nuestra entrega. Que esta renovacion no sea solo
un recuerdo, sino un acto real. Que nuestra entrega sea hoy
verdaderamente nueva. Que te la ofrezcamos con amor renovado,

17



con el deseo sincero de serte fiel, como san José: siempre, en todo,
con alegria.

¢Y como podemos hacer nueva nuestra entrega? En primer lugar,
convencidos de que si es posible hacerla nueva. Que es posible no
vivir por inercia, sino con un nunc coepi, un «ahora comienzo».
Hacer nueva la entrega es hacer nuevo el amor, es renovar la lucha, y
con ello también la fe y la esperanza. Porque podemos renovar el
convencimiento de que el Sefior quiere que hagamos la Obra, y nos
da los medios para ello. Nos da la gracia para ser santos, para ser
muy eficaces en la vida ordinaria, en las cosas pequeias, que se
hacen grandes cuando se viven por amor. La fidelidad se renueva, y
esa renovacion es fidelidad a la vocacion; por tanto, es fidelidad a
Jesucristo, porque en eso consiste todo.

No luchamos solo por ser fieles a una idea —aunque también lo
sea—, sino sobre todo por ser fieles a una persona, a Jesucristo.
Queremos serte fieles, Senor. Y hoy deseamos renovar especialmente
esa fidelidad a ti. Esto implica ser fieles al camino, a la vocacion
recibida. Pero esa fidelidad no se dirige a conceptos abstractos, sino
al Senor. Por eso queremos hacer muy nuestras aquellas palabras de
san Pablo a los romanos: «Ya sea que vivamos o que muramos,
somos del Sefior» (Rm 14,8-9). Queremos que todo lo nuestro sea de
Dios: nuestro trabajo, nuestro descanso, nuestras diversiones,
nuestras ilusiones, nuestras penas y sufrimientos..., todo. Porque
todo puede ser del Senor. Y porque el Senor quiere que todo sea
suyo, ya que somos suyos, y queremos ser ipse Christus, el mismo
Cristo.

Y lo somos, y lo seremos cada vez mas, si renovamos nuestra entrega
con la gracia de Dios, que no nos falta ni nos faltara nunca. Toda la
fuerza para cumplir este deseo sincero de fidelidad renovada esta,
logicamente, donde tiene que estar: en el mismo Seinor. Por eso, en la
Eucaristia, en ese momento central de cada dia, donde vivimos una
unién intima y real con Cristo —una identificacién fisica con el

18



Senor—, es ahi donde encontramos toda nuestra fuerza. Y ahi
vivimos también ese Ite ad Ioseph, «Id a José».

Hoy podemos pedir a san José que nos ayude a ser almas de
Eucaristia, que nos ensene a estar muy metidos en el sagrario, para
encontrar alli la fuerza para ser fieles. La fuerza diaria para renovar
nuestra fidelidad, dia a dia. Para que nuestra renovacion sea, de
verdad, hacer nueva la fidelidad.

Y l6gicamente, para nosotros, ser fieles al Senor es ser fieles a lo que
él quiere de nosotros: ser fieles al espiritu de la Obra, y por tanto,
también fieles a nuestro Padre. Hoy, naturalmente, es un dia para
tenerle también muy presente. Quiza nos viene a la memoria aquel
consejo que Pablo VI dio a don Alvaro, cuando comenzé su mision
como Padre: «Siempre que deba resolver un asunto, péngase en
presencia de Dios, y preguntese: en esta situaciéon, équé haria mi
fundador?» (Crénica 1976, p. 282). Don Alvaro comentd con
sencillez que eso era justamente lo que habia tenido claro desde el
principio: hacer las cosas como las haria nuestro Padre.

Hoy, fiesta de san José, podemos recordar también aquellas palabras
de san Josemaria, que nos decia en una de sus homilias: «El nombre
de José significa, en hebreo, Dios anadira. Dios afade, a la vida santa
de los que cumplen su voluntad, dimensiones insospechadas: lo
importante, lo que da su valor a todo, lo divino» (Es Cristo que pasa,
n. 40). En las cosas mas pequenas —de nuestro trabajo, de nuestra
oracion— tocamos el mundo entero, alcanzamos horizontes
inmensos. La grandeza de nuestras obras la da el Sefior. El pone esa
grandeza. Y cuando colocamos en tus manos, Senor, hasta lo mas
pequeiio, eso llega hasta el fin del mundo, a todas las regiones, a
todas las tareas. Incluso en los trabajos que nos parecen —y
humanamente quiza lo son— pequeios, limitados en el tiempo, t1,
Senor, puedes hacerlos llegar hasta los confines mas remotos, hasta
las almas maéas cercanas y mas lejanas. Fieles..., vale la pena. Hoy
también es un dia para cantar por dentro ese «Fieles, vale la pena».

19



Al renovar nuestra fidelidad, nos damos cuenta de que vale la pena.
Vale la pena incluso cuando esa pena es el cansancio del trabajo, el
encargo que cuesta, el aspecto que no entendemos. Vale la pena, si,
vale la pena. Y como nuestro Padre, al escuchar aquella cancion,
repetia por lo bajo ese «vale la pena», como expresiéon de una
experiencia viva: habia valido la pena tanto esfuerzo, tanto trabajo,
tanto sacrificio, para sacar la Obra adelante. Te pedimos, Sefior, por
intercesion de san José, que nos grabes mas a fondo esta idea tan
sencilla y tan verdadera: que vale la pena. Todo lo que tengamos que
hacer, trabajar, incluso sufrir, para llevar adelante la Obra, vale la
pena. Ya tenemos experiencia de que es asi, y deseamos que esa
experiencia se haga mas constante, mas profunda, y por tanto
también m4s alegre.

San José, padre y sefior nuestro, patrono de la Iglesia universal...
Hoy es también una ocasién para rezar por el Papa, recordando a san
José como patrono de toda la Iglesia. Y terminamos, légicamente,
uniendo nuestra oracion a Jesus, Maria y José. Nuestro Padre
contaba que, al despertarse por la mafana, lo primero que veia era
un cuadro de esa trinidad de la tierra: la Virgen santisima con el
Nifio y san José. También nosotros queremos que ese despertar
diario —no solo fisico, sino también el despertar de nuestra
conciencia ante el trabajo, ante las circunstancias— sea, de algin
modo, una mirada a esa trinidad de la tierra, que nos conduce
directamente a la Trinidad del cielo.

Volver al contenido

20



HOMILIAS

21



En la fiesta del beato Alvaro
(11-V-2024)

Basilica de san Eugenio, Roma

Este es el administrador fiel y prudente que el Sefior ha puesto al
frente de su servidumbre (cfr. Lc 12,42). Podemos aplicar estas
palabras de la antifona de entrada al beato Alvaro, que gasto6 su vida
para ser apoyo firme, primero, y después sucesor de san Josemaria al
frente del Opus Dei. Fue un hijo leal de la Iglesia. Como escribi6 el
papa Francisco con ocasion de su beatificacion, «especialmente
destacado era su amor a la Iglesia, esposa de Cristo, a la que sirvi6
con un corazén despojado de interés mundano, lejos de la discordia,
acogedor con todos y buscando siempre lo positivo en los demas, lo
que une, lo que construye. Nunca una queja o critica, ni siquiera en
momentos especialmente dificiles, sino que, como habia aprendido
de san Josemaria, respondia siempre con la oracion, el perddn, la
comprension, la caridad sincera» (Carta al prelado del Opus Dei con
motivo de la beatificacion de Alvaro del Portillo, 16-VI-2014).
También nosotros podemos preguntarnos ahora: ¢éTengo
habitualmente esa misma actitud en mi vida de todos los dias, ante
las dificultades y problemas?

Un hombre fiel y prudente: ieso fue el beato Alvaro! Recurramos a su
intercesion para que el Sefior nos haga fieles y prudentes. Le
pedimos la prudencia para ser, en todo momento, fieles al Evangelio
ante las cambiantes circunstancias de tiempo y de lugar, a menudo
complicadas. Y la fidelidad, no para secundar una idea, sino para
seguir a una Persona: a Jesucristo Nuestro Sefor, que abre
horizontes siempre nuevos en la vida de cada una y cada uno de
Nnosotros.

22



La liturgia de la Palabra de la celebracion de hoy nos presenta la
figura del Buen Pastor. En el Evangelio de san Juan, la figura del
pastor es algo muy concreto: «Yo soy el Buen Pastor [...], y doy mi
vida por las ovejas» (Jn 10,11.15). Y en efecto él, Jesus, da
verdaderamente la vida por sus ovejas, va en busca de la que se ha
descarriado y la conduce a aguas tranquilas, come repite el salmo
responsorial (cfr. Sal 22). Amar a las personas que le han sido
confiadas, del mismo modo que las ama Cristo, es una de las
caracteristicas fundamentales de un buen pastor. Y asi ha vivido a lo
largo de su existencia el beato Alvaro: con su actitud acogedora,
comprensiva y llena de paz; de una paz y una alegria que no perdia ni
siquiera ante las dificultades y los problemas.

Como decia san Josemaria, la alegria cristiana tiene «sus raices en
forma de cruz» (Es Cristo que pasa, n, 43); es alegria «en el Sefor»
(cfr. Flp 4,4): la alegria que Jesus nos ha obtenido en la Cruz, capaz
no solo de mantenerse, sino incluso de crecer ante las dificultades y
sufrimientos con la fuerza de la fe, de la esperanza y del amor. En la
primera lectura hemos escuchado estas palabras de san Pablo: «Me
alegro de los sufrimientos por vosotros: asi completo en mi carne lo
que falta a los padecimientos de Cristo, en favor de su Cuerpo que es
la Iglesia» (Col 1,24). Lo hemos constatado en la vida de don Alvaro,
buen pastor de sus hijas y de sus hijos, que ha sabido transmitir su
alegria a los demas. También nosotros, con la gracia de Dios,
podemos unir con alegria a la Cruz de Cristo todo aquello que en
estos momentos puede hacernos sufrir mas.

Si, esta alegria en el Sefior no solo permanece, sino que crece con las
dificultades y sufrimientos, si obra en el alma la fuerza de la fe, de la
esperanza y del amor. La vida de don Alvaro no estuvo exenta de
contrariedades. «Nos equivocariamos —hacia notar recientemente el
papa Francisco— si pensaramos que los santos son excepciones de la
humanidad: una suerte de estrecho circulo de campeones que viven
mas alla de los limites de nuestra especie» (Audiencia, 13-111-2024).

23



Don Alvaro supo apoyarse en primer lugar en la gracia de Dios, de
modo que Dios era el centro de su vida. Su ejemplo, como el de todos
los santos, nos ensefia que quien es fiel a la vocacion que el Senor le
ha dado se realiza plenamente y experimenta asi, ya en esta tierra,
una felicidad que es la antesala de la felicidad del cielo.

En este mes de mayo, recurramos especialmente a Nuestra Madre
Santa Maria, para que nos ayude a crecer en la prudente fidelidad de
saber y querer dar la vida por los demaés, dia a dia, con tantisima
alegria.

Asl sea.

Volver al contenido

24



En la fiesta de san Josemaria
(26-VI-2024)

Basilica de san Eugenio, Roma

En la fiesta de hoy, y a la luz de las lecturas de la Misa, podemos
considerar dos aspectos de la vida de san Josemaria que nos
muestran como era su relaciéon con Dios: la filiacion divina y la
santificacion del trabajo.

Filiacion divina

«No recibisteis un espiritu de esclavitud para estar de nuevo bajo el
temor —sefiala san Pablo en una de las lecturas que acabamos de
leer—, sino que recibisteis un Espiritu de hijos de adopcion, en el que
clamamos: “iAbba, Padre!”» (Rm 8,15). Por el Bautismo somos hijos
de Dios en Cristo, y esto supone una nueva manera de ver a Dios,
marcada por el amor, la confianza y la sencillez, que son las actitudes
propias de un hijo con su padre.

Saber que tenemos un Padre que nos ama infinitamente nos permite
llevar una vida alegre y plena, y nos lleva también a iluminar todos
los ambitos de nuestra existencia desde ese amor, confianza y
sencillez, incluso en medio de las dificultades o cuando
experimentamos con mas fuerza nuestros defectos. Dios nos ama por
lo que somos —sus hijos—, y no por lo que hacemos, por nuestros
logros. Y al mismo tiempo, no deja de amarnos cuando nos
equivocamos. Como recuerda el papa Francisco: Dios nos abraza
«siempre después de nuestras caidas ayudandonos a levantarnos y
ponernos de pie» (Discurso, 26-1-2019). Nuestra vida es un continuo
volver a la casa del Padre, como el hijo proédigo, sabiendo que El nos
espera con los brazos abiertos.

25



Por eso, no hay nada mas opuesto a nuestra condicion de hijos de
Dios que el miedo. «Un hijo de Dios —decia san Josemaria— no tiene
ni miedo a la vida, ni miedo a la muerte, porque el fundamento de su
vida espiritual es el sentido de la filiaciéon divina: Dios es mi Padre,
piensa, y es el Autor de todo bien, es toda la Bondad» (Forja, n. 987).

Esto no significa que no nos afecten los golpes que recibimos o los
baches que encontramos en la vida. Cuando surge un problema
familiar, una enfermedad o un contratiempo econémico es normal
que, sobre todo en un primer momento, se sienta cierto vértigo. Algo
parecido nos puede suceder al contemplar la situacion del mundo.
¢Como no recordar en nuestra oracion, entre tantas necesidades, la
guerra entre Ucrania y Rusia o la tremenda situacion en Tierra
Santa?

La fragilidad que sintamos en nuestra vida y la inestabilidad de la
paz en el mundo pueden ser, al mismo tiempo, una ayuda a nuestra
fortaleza, si nos mueven a acogernos en el amor que nunca falla, en
esa roca que es mucho mas sélida que la que pueden ofrecernos las
realidades terrenas. «Refagiate en la filiacion divina —recomendaba
el fundador del Opus Dei—: Dios es tu Padre amantisimo. Esta es tu
seguridad, el fondeadero donde echar el ancla, pase lo que pase en la
superficie de este mar de la vida. Y encontraras alegria, reciedumbre,
optimismo, ivictoria!» (Via Crucis, VII estacion, n. 2).

Santificacion del trabajo

En la primera lectura hemos recordado otro pasaje que nos habla del
designio de Dios sobre el mundo. Se trata del pasaje que relata como
Dios cre6 al hombre «y lo coloc6 en el jardin de Edén, para que lo
guardara y cultivara» (Gn 2,15). Es bonito poder considerar otra vez
que el trabajo —aquello que ocupa una buena parte de nuestro
tiempo— es algo maravilloso. A veces parece que nos arrastra
—porque no nos gusta una tarea, o se complica, o porque

26



simplemente estamos cansados—; sin embargo, el texto del Génesis
nos recuerda que el trabajo no es una consecuencia del pecado
original: desde su origen el hombre tiene el honor de participar en la
construccion de un mundo mejor a través de su trabajo. El mismo
Cristo pas6 la mayor parte de su vida desempenando un oficio. Esos
afios de trabajo contribuyeron también a nuestra redencion. Jesus
nos muestra asi que cualquier tarea puede contener un valor mas
profundo de lo que se puede apreciar humanamente.

San Josemaria solia repetir que la grandeza del trabajo depende del
amor con que se realiza. Un amor que se manifiesta en la atenciéon a
los detalles, en el afan de servir a los demas, en la sonrisa ante todas
las personas, en la profesionalidad con que desempenamos nuestras
tareas... Y todo eso con el deseo principal de dar gloria a Dios y de
servir a los demas, que son también hijos del mismo Dios. «Por eso
el hombre no debe limitarse a hacer cosas, a construir objetos
—comentaba san Josemaria—. El trabajo nace del amor, manifiesta
el amor, se ordena al amor. Reconocemos a Dios no solo en el
espectaculo de la naturaleza, sino también en la experiencia de
nuestra propia labor, de nuestro esfuerzo. El trabajo es asi oracion,
accion de gracias, porque nos sabemos colocados por Dios en la
tierra, amados por él, herederos de sus promesas» (Es Cristo que
pasa, n. 48).

Acudamos a la intercesion materna de Santa Maria, pidiéndole que
nos ayude a sabernos y sentirnos siempre hijos predilectos de Dios y
a encontrar a su Hijo en nuestro trabajo hecho por amor.

Asl sea

Volver al contenido

27



En la fiesta del beato Alvaro
(11-V-2025)

Basilica de San Eugenio, Roma

«Yo mismo buscaré mi rebano y lo cuidaré. Como cuida un pastor de
su grey dispersa, asi cuidaré yo de mi rebano» (Ez 34,11). Hemos
leido en la primera lectura estas palabras del profeta Ezequiel, que
bien se podrian aplicar al beato Alvaro del Portillo, cuya fiesta
celebramos hoy, aniversario de su primera Comunién. El fue un
pastor que, en palabras de san Juan Pablo II, destaco por su fidelidad
a la sede de Pedro.

En la oracién colecta hemos pedido al Senor que nos ayude a
gastarnos «humildemente en la mision salvifica de la Iglesia», del
mismo modo en que hizo el beato Alvaro. Hoy, cuando la Iglesia
acaba de acoger a un nuevo sucesor de Pedro, el papa Ledén XIV,
renovamos también nuestra adhesion filial —efectiva y afectiva,
como siempre hemos procurado hacer— al Santo Padre, rezando por
él y por sus intenciones.

«El amor al Romano Pontifice —recordaba san Josemaria— ha de ser
en nosotros una hermosa pasién, porque en €l vemos a Cristo» (San
Josemaria, Amar a la Iglesia, n. 30). El fundador del Opus Dei
transmiti6 esta hermosa pasion al beato Alvaro y a sus hijos, quienes
todos los dias rezan por el Papa, pidiendo a Dios que lo cuide, lo
anime, lo haga feliz y que le dé seguridad y fortaleza en las
tempestades que, a veces, tiene que afrontar la barca de Pedro.

Jesas, en el Evangelio, menciona una cualidad propia del buen
pastor: es alguien que «da su vida por las ovejas» (Jn 10,11). Don
Alvaro dio su vida por la Obra, sabiendo que asi servia a la Iglesia,

28



pues la Gnica razon de ser del Opus Dei ha sido y sera «servir a la
Iglesia, como ella quiere ser servida» (San Josemaria, Carta 8, n. 1).

Como explicé el papa Francisco, don Alvaro llevo a cabo ese servicio,
«con un corazéon despojado de interés mundano, lejos de la
discordia, acogedor con todos y buscando siempre lo positivo en los
demas, lo que une, lo que construye. Nunca una queja o critica, ni
siquiera en momentos especialmente dificiles» (Francisco, Carta con
motivo de la beatificacién de don Alvaro). También nosotros
estamos llamados a vivir asi. Cada uno desde su lugar: en casa, en el
trabajo, entre los amigos... Todos esos ambitos estdn unidos por el
deseo de servir al Senor y a las personas que estan a nuestro
alrededor. Como recordaba el propio don Alvaro, «el mejor servicio»
que podemos prestar a la Iglesia es «el esfuerzo por ser santos»
(Beato Alvaro, Carta, 30-1X-1975, n. 62). Cuando buscamos
santificar el trabajo bien hecho, con el deseo de dar gloria a Dios y
acercar las almas a Cristo, estamos sirviendo a la Iglesia como ella
quiere ser servida.

Los santos han experimentado de primera mano la frase que hemos
repetido en el Salmo responsorial: quien tiene a Dios como pastor,
no le falta nada (cfr. Sal 22,1). Quien se decide a seguir al Senor sabe
que ¢él lo guiara en todo momento. En este sentido, la fidelidad de
don Alvaro no fue fruto de la inercia, sino del deseo de decir si a Dios
en cada circunstancia, pues experimentaba que no habia mayor
alegria que la de vivir solo para el Sefior y, con El, servir a los demas.
Entendia la fidelidad como un compromiso de amor, y el amor a Dios
era el sentido dltimo de su libertad. Podemos preguntarnos si lo que
inspira cada una de nuestras acciones es también el amor al Sefior.

Tener a Dios como pastor no significa que nos ahorre las dificultades
de la vida. Pero, como dice también el salmista: «Aunque camine por
canadas oscuras, nada temo, porque ta vas conmigo: tu vara y tu
cayado me sosiegan» (Sal 22,4). En esas circunstancias, Dios no deja
de estar nunca a nuestro lado. «Si contasemos solo con nuestras

29



pobres fuerzas —decia don Alvaro—, motivo tendriamos para pensar
en este ideal como una utopia irrealizable: no somos superhombres,
ni estamos por encima de las limitaciones humanas. Pero —si
queremos—, la fortaleza de Dios acttia a través de nuestra debilidad»
(Beato Alvaro, Homilia, 7-1X-1991).

Modelo de fidelidad a Dios es nuestra Madre Maria. A ella le
pedimos que sepamos seguir el ejemplo de vida del beato Alvaro, y
ponemos en sus manos nuestra filial oracion por el papa Le6n XIV.

Volver al contenido

30



En la fiesta de san Josemaria
(26-VI-2025)

Basilica de san Eugenio, Roma

Acabamos de escuchar en el Evangelio que «la multitud se agolpaba
alrededor de Jesus para oir la palabra de Dios» (Lc 5,1). Estaban a la
orilla del lago, y Cristo decidi6 subir a una barca y alejarse un poco
de la tierra firme. El Sefior conocia perfectamente el corazon de
aquellas gentes; sabia que todos, de un modo u otro, necesitaban su
ensefianza para iluminar sus vidas.

Saciedad del corazéon

San Josemaria, al meditar este pasaje, comentaba que lo que sucedi6
hace dos mil anos sigue ocurriendo siempre: todos «estan deseando
oir el mensaje de Dios, aunque externamente lo disimulen»; todos,
aunque muchas veces no tengan las palabras ni las fuerzas para
expresar ese deseo, «sienten hambre de saciar su inquietud con la
ensenanza del Sefior» (Amigos de Dios, n. 260 y ss.). Esta sed de
infinito se manifiesta de muchos modos, aunque no todas las
maneras de saciarla dejan el corazon satisfecho. Quiza tenemos
experiencia de haber perdido el tiempo aspirando a una felicidad
construida solamente sobre los bienes materiales, el éxito o la
comodidad. Sabemos, en cambio, que solo Dios da sentido a todas
las realidades y colma los deseos de nuestro corazon.

Innumerables personas, al descubrir la vida cristiana, han
encontrado la alegria mas profunda. También por eso, la escena que
nos narra el Evangelio no pertenece solo al pasado. Todos llevamos
en el alma deseos profundos que solo el Senor puede saciar.
Podemos pedir a Dios que nos haga capaces de reconocer esa

31



nostalgia de su rostro, esos signos de la sed de Cristo también en los
demas. Y que sepamos transmitir su verdadera imagen a quienes nos
rodean: la imagen de ese Cristo que se aleja un poco de la orilla para
que todos, incluso los mas alejados, puedan verle y escucharle.

Afan apostdlico y filiacion divina

Al final de este pasaje del Evangelio, Jests invita a Pedro, a Santiago
y a Juan a seguirle. Es impresionante pensar que, tan solo unos
pocos anos después, su afan apostoélico haya llevado la Buena Nueva
a muchos lugares importantes de la época, incluida la misma Roma.
Los primeros cristianos, a pesar de sufrir persecuciones e
incomprensiones, sabian que el mundo les pertenecia. «Este es el
espiritu misionero que debe animarnos —comenta el papa Le6n
XIV—, sin encerrarnos en nuestro pequefio grupo ni sentirnos
superiores al mundo; estamos llamados a ofrecer el amor de Dios a
todos, para que se realice esa unidad que no anula las diferencias,
sino que valora la historia personal de cada uno y la cultura social y
religiosa de cada pueblo» (Le6n XIV, Homilia, 18-V-2025).

San Pablo, en la segunda lectura, expresa con claridad la conviccion
que llenaba de confianza a los primeros cristianos: «Si somos hijos,
también herederos» (Rm 8,17). En efecto, este mundo es parte de
nuestra herencia. En la primera lectura, se dice que Dios coloco al
hombre en el mundo «para que lo trabajara y lo custodiara» (Gn
2.15). Este mundo es nuestro: es nuestro hogar y nuestra tarea.

Por eso, al sabernos hijos de Dios, no podemos caminar por esta vida
como forasteros en tierra ajena, ni recorrer nuestras calles con la
actitud de quien pisa territorio desconocido. El mundo es nuestro,
porque es de nuestro Padre Dios. Estamos llamados a amar este
mundo, no otro hipotético en el que quiza pensamos que estariamos
mas a gusto. A nuestro lado tal vez tenemos personas que pueden
resultarnos en cierto modo desconocidas, porque no logramos darles

32



la atencion que se merecen. Ese puede ser el primer &mbito en el que
podemos volver a dirigirnos a esas personas como haria Jesus.

Herencia de san Josemaria

Cuando san Josemaria invitaba a amar el mundo apasionadamente,
solia advertir contra esa «mistica ojalatera» que pone condiciones al
terreno que quiere evangelizar, pensando: «QOjala las cosas fueran
distintas». Podemos pedir al Sefior que nos dé la capacidad de
ilusionarnos con la misiéon que nos ha confiado, con el interés de un
hijo que trabaja en las tareas de su propia casa junto a sus hermanos.

Hoy, dirigiendo nuestra mirada especialmente hacia san Josemaria,
podemos tomar ejemplo de su fe y su audacia para lanzarse a
empresas que parecian imposibles, en un tiempo que, en no pocos
aspectos, era mucho mas complicado y dificil que el nuestro.
Dejémonos contagiar por esa confianza, que nos lleva a amar este
mundo que hemos recibido en herencia, y a procurar colmar la
nostalgia de Cristo en tantas personas con las que nos encontramos.

Para ello, como para todo, nos apoyamos muy especialmente en la
mediacion de nuestra Madre Santa Maria, que vela con amor y
paciencia materna por la felicidad de todos sus hijos.

Asli sea.

Volver al contenido

33



CARTAS Y MENSAJES

34



Carta sobre la obediencia
(10-1I-2024)

Queridisimos: ique Jests me guarde a mis hijas y a mis hijos!

1. Hace unos anos, os escribi una carta dedicada a la libertad. Cada
una y cada uno habremos procurado meditarla y llevarla a nuestra
vida diaria. Os recordaba entonces que estamos llamados a hacer las
cosas por amor, no simplemente por obligaciéon. Queremos seguir al
Sefior muy de cerca, cumpliendo su voluntad, movidos por el deseo
de corresponder a su amor. Ahora os escribo sobre la obediencia, que
a primera vista puede parecer una virtud opuesta a la libertad. Sin
embargo, sabemos muy bien que, en realidad, la verdadera
obediencia es una consecuencia de la libertad; y que, ademas, frente
a lo que cabria esperar con una mirada simplemente humana, la
obediencia cristiana revierte en una libertad cada vez mayor.

Unas décadas atras, un gran intelectual que estudi6 a fondo las obras
de san Josemaria senalaba una importante aportacion de nuestro
fundador: el hecho de haber subrayado como, en la vida cristiana,
existe una cierta prioridad de la libertad sobre la obediencialll.
Obedecemos porque nos da la gana cumplir la voluntad de Dios,
porque ese es el deseo mas profundo de nuestra alma. De hecho, una
obediencia sin libertad no es digna de la persona humana ni, por
tanto, de un hijo o hija de Dios.

El amor, lo sabemos bien, es mucho mas que una inclinacién mas o
menos pasajera de la sensibilidad; el amor supone la disposicion a
dar la vida por alguien (cfr. Jn 15,13). Por eso, una de sus
manifestaciones mas profundas es identificar nuestra voluntad con la
de la persona amada: «Quiero lo que quieras, quiero porque quieres,
quiero como quieras, quiero cuando quieras...»[21.

35



2. Muchas veces habremos considerado, con mayor o menor
detenimiento, el plan amoroso de Dios sobre el mundo: la creacion y
la elevacion sobrenatural, por puro amor, para compartir la felicidad
de la Trinidad con cada hombre y cada mujer, y para darles una
existencia plena, que cumpliria todas las ansias de sus corazones.
Pero, desde el principio, el pecado también hizo presencia en el
mundo: el pecado de nuestros primeros padres, que fue
fundamentalmente una desobediencia.

Sin embargo —no nos cansemos de contemplarlo también, con
agradecimiento—, Dios no quiso abandonarnos a nuestra suerte. En
una decision de amor libérrimo, que no podemos entender porque
desborda nuestras pobres luces, envi6 a su Hijo Unigénito para
devolvernos la amistad con El. Cuando Jestis muere en la Cruz por
toda la humanidad —por ti y por mi—, entrega su vida en un acto de
plena obediencia a la voluntad de su Padre. Libertad y obediencia
estan intrincadas en la historia de la Salvacion. Las lamentables
consecuencias de la desobediencia humana son redimidas por la
obediencia de Cristo. Su gracia nos da la posibilidad de vivir con la
libertad de los hijos de Dios.

3. En estas paginas deseo invitaros a que meditemos juntos en
algunos aspectos de la virtud de la obediencia, tan central en los
misterios de nuestra fe y, al mismo tiempo, tan presente en la vida de
cualquier persona. La necesidad de obedecer es una realidad
humana, a muchos niveles, pues existen leyes y normas obligatorias:
desde el contenido de la ley natural hasta las leyes de convivencia
civil; desde la obediencia de los menores de edad a sus padres hasta
la obediencia de quienes voluntariamente se han comprometido
seriamente a algo ante otras personas o instituciones. En sentido
analogo, también se considera obediencia el que una persona siga su
propia conciencia. Y, en un sentido atin méas amplio, cabe llamar
obediencia al hecho de seguir determinados consejos espirituales.



Como es facil comprobar, pues estamos metidos de lleno en ella, la
cultura actual raramente considera la obediencia como algo positivo:
se la ve mas bien como una necesidad a veces ineludible, que se
procura evitar lo mas posible, porque parece contraria al gran valor
de la libertad. A esto se suma el hecho de que, en no pocos
ambientes, hay una cierta crisis de las figuras de autoridad y una
concepcién de la dependencia como algo negativo: como una
excepcion inevitable a la capacidad de juzgar y decidir algo por uno
mismo. Asi, por ejemplo, la mayor sensibilidad actual ante cualquier
tipo de abuso de poder, siendo en si misma muy positiva y necesaria,
puede poner a veces en tela de juicio, injustamente, toda forma de
autoridad. En realidad, sucede que existe una especie de tendencia
innata a la desobediencia, herencia del pecado original, aquel
momento en que «el hombre, tentado por el diablo, dejé morir en su
corazon la confianza hacia su creador (cfr. Gn 3,1-11) y, abusando de
su libertad, desobedecié al mandamiento de Dios»!3].

Para comprender el valor méas alto de la obediencia y su conexi6on
existencial con la libertad, necesitamos situarnos por encima de esos
niveles necesarios de obediencia en la sociedad humana, y
contemplar a Jesucristo. Es este otro aspecto de su centralidad, que
ha de ser el objetivo de nuestra vida: que Cristo reine en nuestros
corazones y dirija nuestra entera existencia.

«Aprendamos de Jests a vivir la obediencia. El ha querido poner en
la pluma del Evangelista esa maravillosa biografia que, en latin, tiene
solo tres palabras: erat subditus illis (Lc 2,51). Fijaos si es necesaria
la obediencia para un hijo de Dios, isi Dios mismo ha venido para
obedecer a dos criaturas, perfectisimas, pero criaturas: Santa Maria
—mas que Ella solo Dios— y San José! Y Jesus les obedecio»4]. El
Hijo de Dios quiso ser plenamente hombre y, como todo buen hijo,
obedecer a Maria y a José, sabiendo que asi obedecia a Dios Padre. Y

esta obediencia marco6 toda su vida en la tierra, hasta la obediencia
de la Cruz (cfr. Flp 2,8).

37



Obedecer a Dios

4. En sentido absoluto, solo Dios es digno de obediencia, siempre y
en todo momento, porque solo El conoce plenamente el camino que
a cada uno de nosotros nos lleva a la felicidad. «Si escuchas la voz del
Sefior, tu Dios, esmerandote en poner por obra todos sus
mandamientos que te prescribo hoy, el Senor, tu Dios, te hara el mas
excelso de todos los pueblos de la tierra» (Dt 28,1), sefiala Moisés
antes de describir todas las bendiciones que esa obediencia
supondria para el pueblo.

De alguna manera, toda la revelacion biblica es una pedagogia hacia
la obediencia mas inteligente y mas libre: la que nos lleva a la plena
realizacion de quienes somos, al identificarse nuestra voluntad con la
de Dios, en un si sin condiciones. Por eso, a través de los profetas, y a
pesar de las multiples traiciones de los suyos, el Senor sigue
recordando a su pueblo: «Escuchad mi voz y Yo seré vuestro Dios y
vosotros seréis mi pueblo y andaréis por todo camino por donde os
mande, para que os vaya bien» (Jr 7,23). Nuestros pequeiios planes
se engrandecen cuando se integran en los suyos; nunca nos va tan
bien como cuando andamos por los caminos de Dios.

Cristo mismo se nos muestra como el hijo obediente. En primer
lugar, obediente a Maria y a José, a parientes y autoridades. Pero,
sobre todo, obediente a Dios Padre. Jests se nutre de hacer la
voluntad del Padre: «Mi alimento es hacer la voluntad del que me ha
enviado y llevar a cabo su obra» (Jn 4,34). Incluso en los momentos
mas dificiles, el Hijo hace suya la voluntad del Padre, a pesar de la
profunda conciencia del dolor que eso le va a suponer: «Padre, si
quieres aparta de mi este caliz; pero no se haga mi voluntad, sino la
tuya» (Lc 22,42). San Pablo escribe que Jesus, «mostrandose igual a
los demas hombres, se humill6 a si mismo haciéndose obediente
hasta la muerte, y muerte de cruz» (FIp 2,6-8).



Pero no es solo la muerte de Cristo en si misma la que nos ha
alcanzado la salvacion, sino su obediencia libre y amorosa al Padre
para hacerse uno de nosotros y dar la vida por cada uno: «Por la
obediencia de uno solo todos seran constituidos justos» (Rm 5,19).
Una obediencia que no se restringe a unos momentos o instancias
concretas, sino que es una manera de obrar en todo momento, en
una docilidad «hasta el fin» (Jn 13,1).

5. A la autoridad nacional y religiosa, que le prohibe predicar a Jests,
responde san Pedro: «Hay que obedecer a Dios antes que a los
hombres» (Hch 5,29). Pero, comenta Benedicto XVI, «esto supone
que conozcamos realmente a Dios y que queramos obedecerle de
verdad. Dios no es un pretexto para la propia voluntad, sino que
realmente El es quien nos llama y nos invita, si fuera necesario,
incluso al martirio. Por eso, ante esta palabra que inicia una nueva
historia de libertad en el mundo, pidamos sobre todo conocer a Dios,
conocer humilde y verdaderamente a Dios y, conociendo a Dios,
aprender la verdadera obediencia que es el fundamento de la libertad
humana»(5],

Quien conoce a Dios se situara en esa continua busqueda con gran
esperanza y confianza: de El no cabe esperar mas que bendiciones,
aunque a veces resulten oscuras o incomprensibles, o nos hagan
sufrir. En este sentido, también la oracién personal se expresa en
actitud de obediencia: «Senor nuestro —rezaba san Josemaria—,
aqui nos tienes dispuestos a escuchar cuanto quieras decirnos.
Hablanos; estamos atentos a tu voz. Que tu conversacion, cayendo en
nuestra alma, inflame nuestra voluntad para que se lance
fervorosamente a obedecerte»[©l,

Voluntad divina y mediacién humana

6. Lo que Dios quiere para nosotros se nos presenta con frecuencia
de manera mediada. En primer lugar, a través de la Iglesia, cuerpo

39



mistico de Cristo: «La obediencia es la opcion fundamental por
acoger a quien ha sido puesto ante nosotros como signo concreto de
ese sacramento universal de salvaciéon que es la Iglesia»l7l. Dios
también puede hacernos ver su voluntad a través de las personas que
nos rodean, revestidas de mayor o menor autoridad, dependiendo de
la instancia y del contexto. Saber que Dios nos puede hablar a través
de otras personas o de sucesos mas o0 menos corrientes, la conviccion
de que ahi podemos escucharle, genera en nosotros una actitud docil
frente a sus designios, escondidos también en las palabras de quienes
nos acompaian en el camino.

San Josemaria, consciente de lo delicado de esta mediacion
—escuchar a Dios, pero a través de hombres y mujeres normales—,
aconsejaba una actitud de humildad, sinceridad y silencio interior:
«A veces el Sefior sugiere su querer como en voz baja, alla en el fondo
de la conciencia: y es necesario escuchar atentos, para distinguir esa
voz y serle fieles. En muchas ocasiones, nos habla a través de otros
hombres, y puede ocurrir que la vista de los defectos de esas
personas, o el pensamiento de si estan bien informados, de si han
entendido todos los datos del problema, se nos presente como una
invitacion a no obedecer. Todo esto puede tener una significacion
divina, porque Dios no nos impone una obediencia ciega, sino una
obediencia inteligente, y hemos de sentir la responsabilidad de
ayudar a los deméas con las luces de nuestro entendimiento. Pero
seamos Ssinceros con nosotros mismos: examinemos, en cada caso, Si
es el amor a la verdad lo que nos mueve, o el egoismo y el apego al
propio juicio»[8l,

7. Por otra parte, hay que tener en cuenta que quienes ocupan
posiciones de autoridad a diversos niveles no han sido llamados a
hacerlo porque sean perfectos. No acudimos a la autoridad por sus
cualidades: «iQué lastima que quien hace cabeza no te dé ejemplo!...
—Pero ¢acaso le obedeces por sus condiciones personales?... ¢O el
“obedite praepositis vestris —obedeced a vuestros superiores”, de

40



san Pablo, lo traduces, para tu comodidad, con una interpolacion
tuya que venga a decir... siempre que el superior tenga virtudes a mi
gusto?»L9],

Esto tampoco quiere decir que no puedan equivocarse quienes dan
indicaciones o consejos; ellos son muy conscientes de esto y, en su
caso, pediran perdon. La posibilidad del error, de un modo u otro,
segin la entidad del asunto y del ambito del que se trate, siempre
podemos vivirla con inteligencia y sinceridad, en un contexto de fe y
de confianza sobrenaturales. También con humildad, porque es
razonable dudar, al menos un poco, de nuestro propio juicio y
dialogar confiadamente con la autoridad cuando nos parece que se
ha tratado de una equivocacion.

Santo Tomas, por su parte, explica que la obediencia es la virtud que
inclina a cumplir el mandato legitimo del superior, en cuanto que esa
obediencia manifiesta la voluntad de Dios!t?!. Naturalmente, no todo
legitimo mandato es necesariamente el mejor posible; sin embargo,
la obediencia sera entonces camino de fecundidad, porque a veces el
Senior da mas valor sobrenatural a la humildad y a la unidad que al
hecho de tener mas o menos razén. De ahi la importancia de la visién
sobrenatural; de no quedarse en una mera valoracion humana de las
indicaciones recibidas.

En todo caso, quienes tienen autoridad deben extremar la delicadeza
para no imponer innecesariamente sus criterios, y para evitar que
sus indicaciones o consejos puedan interpretarse en si mismos como
una expresion diafana de la voluntad de Dios. Como os escribia en la
carta del 9-1-2018, «mandar con respeto a las almas es, en primer
lugar, respetar delicadamente la interioridad de las conciencias, sin
confundir el gobierno y la direccion espiritual. En segundo lugar, ese
respeto lleva a distinguir los mandatos de lo que son solo oportunas
exhortaciones, consejos o sugerencias. Y, en tercer lugar —y no, por
eso, menos importante—, es gobernar con tal confianza en los demas,

41



que se cuente siempre, en la medida de lo posible, con el parecer de
las personas interesadas» (n. 13).

Contemplemos, sobre todo, el ejemplo de Cristo: «Jesus obedece, y
obedece a José y a Maria. Dios ha venido a la tierra para obedecer, y
para obedecer a las criaturas»[l. Es muy significativo que, tras la
respuesta a sus padres en el templo —«es necesario que yo esté en las
cosas de mi Padre»— san Lucas afiada que Jesus «erat subditus illis,
les estaba sujeto» (cfr. Lc 2,49-51). El seguimiento de la voluntad de
Dios, que debemos buscar siempre y en todo, se encuentra a menudo
en el seguimiento confiado de algunas personas.

Obediencia y libertad

8. No ha habido en la historia de la humanidad un acto tan
profundamente libre como la entrega del Senor en la Cruz (cfr. Jn
10,17-18). «El Senor vivio el culmen de su libertad en la Cruz, como
cumbre del amor. Cuando en el Calvario le gritaban: “Si eres Hijo de
Dios, baja de la Cruz”, demostr6 su libertad de Hijo precisamente
permaneciendo en aquel patibulo para cumplir a fondo la voluntad
misericordiosa del Padre»[12],

La Cruz, escribia san Josemaria, «no es la pena, ni el disgusto, ni la
amargura... Es el madero santo donde triunfa Jesucristo..., y donde
triunfamos nosotros, cuando recibimos con alegria y generosamente
lo que él nos envia»[13]. La Cruz nos muestra de manera nitida lo que
mencionaba al principio de esta carta: que libertad y obediencia no
se oponen, porque de hecho se puede obedecer por amor, y solo se
puede amar en libertad. Mas concretamente, la obediencia cristiana
no solo no es contraria a la libertad, sino que es ejercicio de libertad.
«Soy muy amigo de la libertad y precisamente por eso quiero tanto
esa virtud cristiana»[14] escribia también nuestro Padre, refiriéndose
a la obediencia.

42



Siempre es posible hacer lo que se debe hacer «porque me da la
gana»: por amor. Y, cuando es por amor a Dios, ese «porque me da la
gana» es «la razén mas sobrenatural», como aseguraba también san
Josemaria. De ahi que no haya «nada mas falso que oponer la
libertad a la entrega, porque la entrega viene como consecuencia de
la libertad » (151,

9. «Ama, y haz lo que quieras»(1l: la célebre afirmacion de san
Agustin significa, como él mismo escribid, que quien obra el bien
movido por la caridad no lo hace solamente por necesidad u
obligacidon, pues «la libertad pertenece a la caridad» (libertas est
caritatis)[7], Se entiende asi que la ley de Cristo sea «ley perfecta de
libertad» (St 1,25), pues se resume toda ella, se «recapitula», en el
amor (cfr. Rm 13,8-9).

En todo podemos actuar libremente, como Cristo, haciendo nuestro
lo que nos dicen, por amor. En este sentido, «al obedecer, hay que
escuchar, porque no somos instrumentos inertes ni pasivos, sin
responsabilidad ni pensamiento. Y luego, con originalidad, con
iniciativa, con espontaneidad, poner todas las energias de la
inteligencia y de la voluntad en lo que se manda, para ejecutar todo
lo que se manda y solo lo que se manda. Otra cosa seria anarquica.
La obediencia en la Obra favorece el desarrollo de todos vuestros
valores individuales y hace que, sin perder vuestra personalidad,
vivais, crezcais y adquirais una mayor madurez, siendo la misma
persona a los dos afios que a los ochenta y dos»[18], Esta iniciativa,
logicamente, no se limita a las ocasiones en las que es preciso
obedecer, pues en todo momento podemos sugerir, proponer y
aportar creatividad alli donde estamos, sin esperar a recibir
indicaciones, y siempre en unién con quienes tengan autoridad.

San Basilio Magno explicaba que lo propio de los hijos es obedecer
por amor: «O nos apartamos del mal por temor del castigo y estamos
en la disposicion del esclavo, o buscamos el incentivo de la
recompensa y nos parecemos a mercenarios, o finalmente

43



obedecemos por el bien mismo del amor del que manda (...) y
entonces estamos en la disposicion de hijos»[19]. Obedecer por amor
no es una forma de voluntarismo que prescinda de la inteligencia;
obedecer por amor quiere decir poner en juego todas las potencias
del alma, desplegar lo mejor de la inteligencia que razonando busca
el bien y de la voluntad que desea realizarlo.

De hecho, sin inteligencia y sin libertad —sobre todo sin libertad
interior— no es posible una obediencia plenamente humana. Y,
menos aun, una obediencia como la de Jests. «No concibo —decia
nuestro Padre— que pueda haber obediencia verdaderamente
cristiana, si esa obediencia no es voluntaria y responsable. Los hijos
de Dios no son piedras o cadaveres: son seres inteligentes y libres, y
elevados todos al mismo orden sobrenatural»[20],

10. Pero podemos preguntarnos: ées posible obedecer sin entender, o
incluso teniendo una opinion distinta sobre un asunto? Es evidente
que si; y también entonces —quiza ain mas— puede hacerse por
amor y, por tanto, con libertad. Aqui, a menudo, junto con la caridad
entrara en juego la fe: obedezco sin comprender o sin ver las cosas
del mismo modo, cuando acepto que la indicacion me viene de
personas prudentes, que pueden juzgar mejor que yo mismo; O
cuando acepto que, una vez ponderadas las cosas, es necesario tomar
una decision, y que corresponde a alguien hacerlo. Cuando vemos la
gracia del Espiritu Santo en ese juicio y en nuestra disposicion a
aceptarlo, la obediencia se manifiesta como un acto de fe.

Como afirma santo Tomas, siguiendo en esto a Aristoteles, la
voluntad es la facultad que propiamente dirige a la personal2i],
aunque necesita que el entendimiento le presente los objetos de
eleccién. Del corazén viene todo lo bueno y todo lo malo (cfr. Le
6,45): se puede decidir no querer entender, o no querer dialogar para
comprender mejor una cuestion. La voluntad —como lo muestra la
experiencia— puede dominar de tal modo a la inteligencia que
incluso la puede forzar a negar algo objetivamente evidente. Pero la

44



libre voluntad puede lanzarla también a emprender caminos nuevos,
sin haberlo comprendido todo en un determinado momento.

Si, ante las dificultades y sufrimientos, nos encontramos
desconcertados, sin comprender, nos ayudara contemplar a Jests
que, en su naturaleza humana, ha querido padecer también ese
sufrimiento: al rezar «Dios mio, Dios mio, épor qué me has
abandonado?» (Mt 27,46), realiza las palabras proféticas del salmo
22. Su respuesta, vibrante de libertad en medio del dolor, se nutre
también de los salmos: «Padre, en tus manos encomiendo mi
espiritu» (Lc 23,46, cfr. Sal 31,6). La obediencia de Jesus repara la
desobediencia de Adan (cfr. Rm 5,19); toda su vida y muerte es
obediencia a Dios Padre y causa de nuestra salvacién (cfr. Flp 2,6-
11).

Obediencia y confianza

11. Obediencia y confianza también se reclaman mutuamente, hasta
el punto de que, cuando son genuinas, se pasa de una a otra con
naturalidad: alli donde hay confianza, consultar el juicio de otro y, si
es el caso, hacerlo propio, suele ser una manifestacion normal de que
se quiere escoger lo mejor. Al contrario, cuando se debilita la
confianza, la obediencia corre el riesgo de transformarse en algo
puramente externo, formal y distante. Por eso, para facilitar una
obediencia sana es imprescindible un clima de afecto y de
benevolencia. Que las personas se sepan queridas y no controladas,
que sean efectivamente escuchadas, que noten que se valoran sus
opiniones: todas estas actitudes potencian la libertad y, al mismo
tiempo, la obediencia.

San Josemaria sefialaba que la confianza es la clave para construir
una amistad entre padres e hijos: «Si no tienen libertad, si ven que
no se confia en ellos, [los hijos] se sentirAin movidos a engaiar
siempre»[22], Cuando no hay confianza, riapidamente se crean

45



distancias y se pierde facilmente la transparencia, porque la
intimidad es un ambito delicado que necesita de un ambiente seguro
para desplegarse. Tratar de asegurar una obediencia meramente
externa, sin comunion de voluntades, es como construir una casa
sobre arena (cfr. Mt 7,26).

En la misién de crear un clima de confianza, tienen mayor
responsabilidad quienes ocupan una posiciéon de autoridad en la
familia o en un grupo. De hecho, su primer acto de servicio puede
consistir en fomentar activamente ese espacio de confianza con
todos, al tiempo que van por delante en la biisqueda de la voluntad
de Dios para si mismos y para su mision. Asi, apoyandose unos en
otros, la buscaran y encontraran también los demas. Aun con la
necesaria organizacion —la indispensable, porque la Obra es una
«organizacion desorganizada»[23]— todos deben poder saberse y
sentirse, también en expresiéon de nuestro Padre, «libres como
pajaros»[24],

Precisamente la necesidad de un contexto de confianza y de calor
familiar es lo que llevaba a san Josemaria a senalar que, en la Obra,
el mandato méas fuerte es un «por favor». No se trataba de una
simple cuestion terminologica, sino la indicacion de la actitud
natural en un ambiente familiar, entre personas adultas, inteligentes
y libres. Ademas, el hecho de que la Obra sea una familia
sobrenatural hace que la fe y la caridad se sitiien, junto con la
confianza, como verdaderos fundamentos tanto del ejercicio de la
autoridad como de la obediencia.

Obediencia y fecundidad apostolica

12. El Senor «aprendi6é por los padecimientos la obediencia. Y
llegado a la perfeccion, se ha hecho causa de salvacion eterna para
todos los que le obedecen» (Hb 5,8-9). La salvaciéon, como fruto de la
obediencia de Cristo hasta la muerte de Cruz, ilumina también la

46



relacion entre la obediencia y la fecundidad apostélica de nuestra
vida.

Muchas veces habremos meditado aquella escena en que Pedro
obedece al Sefior, a pesar de que seguir su indicacién era poco
razonable desde el punto de vista humano: «Guia mar adentro y
echad vuestras redes para la pesca» (Lc 5,4). Pensémoslo despacio:
icuantas cosas buenas se siguieron de la obediencia de Pedro ante
ese Duc in altum! «iOh poder de la obediencia! —El lago de
Genesaret negaba sus peces a las redes de Pedro. Toda una noche en
vano. —Ahora, obediente, volvio la red al agua y pescaron piscium
multitudinem copiosam —una gran cantidad de peces. —Créeme: el
milagro se repite cada dia»[25].

13. En la mision apostoélica, podemos y debemos tener una personal y
amplia iniciativa, fruto del amor a Dios y a los demas y, a la vez,
desarrollar, siguiendo a quien las dirige, tantas actividades
organizadas en los centros de la Obra, desde la fidelidad a los medios
que nos transmiti6 nuestro Padre. Todo esto, sin olvidar que el
medio principal sera siempre la oracion: «La oracidn, esa es nuestra
fuerza: no hemos tenido nunca otra arma»[26],

En la direccion de la Obra y en la organizacion de sus apostolados, la
manera de obedecer es la propia de una familia, de una comunién de
personas. Pensar en comunioén de personas es pensar en comunion
de libertades, comunion de iniciativas personales que también son
«hacer el Opus Dei», y comunion de generaciones. La conviccidon de
que Dios actiia en el corazon de todos, y de que todos estamos a la
escucha de la voluntad divina, hace que surja la obediencia propia de
una familia, en la que cada miembro busca activamente colaborar en
el proyecto comun. Entendida y vivida asi, la obediencia es expresion
de unidad; de esa unidad que es precisamente condiciéon de
fecundidad apostolica: ut omnes unum sint... ut mundus credat (Jn
17,21).

47



Respetando estrictamente la separacion entre la direccion espiritual
y el gobierno de las personas, hemos de vivir y trabajar siempre
llenos de agradecimiento por la vocacidén cristiana en la Obra,
promoviendo las riquezas de cada uno y de cada una para trabajar
todos en equipo y en familia.

Cultivar la auténtica virtud de la obediencia nos pone a salvo tanto
de la incapacidad de escuchar como del servilismo que solamente
ejecuta, sin la mediacion de toda la riqueza interior que Dios ha dado
a cada persona. Por eso, san Josemaria nos prevenia ante esas
posibilidades. Consideraba, por un lado, que «la mayor parte de las
desobediencias proviene de no saber “escuchar” el mandato, que en
el fondo es falta de humildad o de interés en servir»'27]. Por otro,
precisamente como consecuencia del deseo de escuchar con actitud
de servicio, senalaba que «en el Opus Dei obedecemos con la cabeza
y la voluntad; no como cadaveres. Yo con cadaveres no voy a ninguna
parte; los entierro piadosamente»[28], En este sentido, obedecer no
es solo ejecutar la voluntad de otra persona, sino colaborar con ella
en union de voluntades y de cabeza, de pensamiento.

La obediencia inteligente de san José

14. En su carta sobre san José, el papa Francisco consideraba cémo
«en cada circunstancia de su vida, José supo pronunciar su fiat,
como Maria en la Anunciacién y Jests en Getsemani»[29], Cuando
san Josemaria tenia que hablar de la obediencia, se referia con
frecuencia a san José, porque veia en el patriarca precisamente ese
corazOn que escucha: atento a Dios y también atento a las
circunstancias, a las personas que lo rodeaban. Por ejemplo, en el
episodio del regreso de Egipto, nos hace ver como «la fe de José no
vacila, su obediencia es siempre estricta y rapida. Para comprender
mejor esta leccion que nos da aqui el Santo Patriarca, es bueno que
consideremos que su fe es activa, y que su docilidad no presenta la



actitud de la obediencia de quien se deja arrastrar por los
acontecimientos»[3¢],

En esta linea, nuestro fundador valoraba precisamente el hecho de
que san José, siendo como era un hombre de oracién, aplicara su
inteligencia a la realidad que tenia delante: «En las diversas
circunstancias de su vida, el Patriarca no renuncia a pensar, ni hace
dejacion de su responsabilidad. Al contrario: coloca al servicio de la
fe toda su experiencia humana. (...) Asi fue la fe de san José: plena,
confiada, integra, manifestada en una entrega eficaz a la voluntad de
Dios, en una obediencia inteligente»[3,

Es comprensible que, especialmente para quienes estamos llamados
a ser santos metidos en las situaciones de este mundo, muy
cambiantes y llenas de desafios, san Josemaria nos insista en la
necesidad de aprender una obediencia inteligente, integrada en
nuestra libertad personal.

La obediencia de Maria

15. En estos ultimos anos, se ha difundido por el mundo la devociéon
a la Virgen desatanudos, que tiene raices muy antiguas, porque ya a
principios del siglo III escribia san Ireneo de Lyon: «Eva, por su
desobediencia, at6 el nudo de la desgracia para el género humano; en
cambio, Maria, por su obediencia, lo desat6»!32l. iCuéntos nudos,
que parecen imposibles de desatar en el mundo y en nuestras vidas,
se desharan si, como la Santisima Virgen, vivimos para los planes de
Dios!

Comentaba nuestro Padre: «Tratemos de aprender, siguiendo su
ejemplo en la obediencia a Dios, en esa delicada combinacion de
esclavitud y de sefiorio. En Maria no hay nada de aquella actitud de
las virgenes necias, que obedecen, pero alocadamente. Nuestra
Sefiora oye con atencion lo que Dios quiere, pondera lo que no
entiende, pregunta lo que no sabe. Luego, se entrega toda al

49



cumplimiento de la voluntad divina: he aqui la esclava del Sefior,
hagase en mi segin tu palabra. ¢Veis la maravilla? Santa Maria,
maestra de toda nuestra conducta, nos ensena ahora que la
obediencia a Dios no es servilismo, no sojuzga la conciencia: nos
mueve intimamente a que descubramos la libertad de los hijos de
Dios»[33],

Si, en alguna ocasion, la obediencia se nos presentara en conflicto
con la libertad, acudamos a Maria: Ella nos conseguira la gracia de
descubrir, en la auténtica obediencia, la libertad de los hijos de Dios.
Y, con la libertad, la alegria.

Con todo carifio, os bendice
vuestro Padre
Fernando

Volver al contenido

50



Unidos en la oracion por la pronta recuperacion del
Papa
(19-11-2025)

Queridisimos:

Os escribo estas lineas para animaros a seguir rezando por la salud
del Santo Padre, y acompanarlo espiritualmente con nuestro carifio
mientras se encuentre en el Policlinico Gemelli.

Desde que fue ingresado en el hospital, el pasado 14 de febrero, el
papa Francisco ha querido agradecer en varias ocasiones las
manifestaciones de afecto y la oracidén de toda la Iglesia, y también
—de modo especial— el carino, las cartas y dibujos que le estan
enviando otros pacientes del hospital, jovenes y adultos: iqué
expresion tan grafica de que la Iglesia es familia!

Como recuerda el apostol Pablo, “si un miembro sufre, todos sufren
con é1” (1Cor 12,26). La realidad de la comunion de los santos nos
lleva a hacer propio todo lo que afecta a los deméas. En tantas
ocasiones vemos al Papa hacer suyo el sufrimiento ajeno; ahora le
queremos devolver ese cariflo y atenciones con nuestra oraciéon y
cercania.

Con todo carino os bendice
vuestro Padre
Fernando

Volver al contenido

51



Carta sobre la alegria
(10-111-2025)

Queridisimos: ique Jests me guarde a mis hijas y a mis hijos!

1. En esta breve carta —recogiendo la sugerencia que me hizo hace
pocas semanas una hermana vuestra—, he pensado reflexionar con
vosotros sobre algunos pocos aspectos de la alegria, sobre todo
meditando palabras de san Josemaria.

La alegria, en general, es efecto de la posesion y experiencia del bien
y, dependiendo del tipo de bien, hay diversas intensidades y
permanencias de la alegria. Cuando la alegria no es consecuencia de
la experiencia puntual del bien, sino del conjunto de la propia
existencia, se la suele considerar felicidad. En todo caso, la alegria y
felicidad mas profunda es la que tiene su principal raiz en el amor.

Son tiempos dificiles en el mundo y en la Iglesia (y la Obra es una
pequena parte de la Iglesia). En realidad, de un modo u otro, todos
los tiempos han tenido sus luces y sus sombras. También por esto es
especialmente necesario fomentar una actitud alegre. Siempre y en
cualquier circunstancia, podemos y debemos estar contentos, porque
asi lo quiere el Sefior: «Que mi alegria esté en vosotros y vuestra
alegria sea completa» (Jn 15,11). Lo dijo a los apdstoles y, en ellos, a
todos los que vendriamos después; por eso, «la alegria es condicidén
propia de la vida de los hijos de Dios»[34],

Por el contrario, «la tristeza es un vicio causado por el desordenado
amor de si mismo, que a su vez no es un vicio especial, sino la raiz
general de ellos»[35]. Puede sorprender esta afirmacién de santo
Tomas, si pensamos, por ejemplo, en el sufrimiento ante la muerte
de una persona amada. En realidad, esa situacion no llevaria
necesariamente tristeza en ese sentido, sino dolor, que no es lo

52



mismo. De hecho, es experiencia coman que no todo dolor ni toda
renuncia originan tristeza, especialmente cuando se asumen con
amor y por amor. Asi, los sacrificios, a veces muy notables, de una
madre por sus hijos pueden producir dolor, pero pueden no causar
tristeza.

«Lo que se necesita para conseguir la felicidad, no es una vida
comoda, sino un corazén enamorado»[3¢l. Todos los que hemos visto
y escuchado a nuestro Padre, en Villa Tevere, durante los tltimos
siete u ocho anos de su vida, lo velamos verdaderamente contento,
feliz, aunque eran anos en que sufrié6 mucho, tanto fisicamente como,
sobre todo, por las graves dificultades que atravesaba la vida de la
Iglesia en esos aios.

La alegria de la fe

2. La alegria natural elevada por la gracia se manifiesta
especialmente en la uni6on a los planes de Dios. A los pastores de
Belén, los angeles les anuncian la «gran alegria» (Lc 2,10) del
nacimiento de Jesus; los Magos vuelven a ver la estrella con «una
inmensa alegria» (Mt 2,10). En fin, los apdstoles se llenaron de
alegria al ver resucitado a Jesus (cfr. Jn 20,20).

La alegria cristiana no es la simple alegria «del animal sano»[37], sino
fruto del Espiritu Santo en el alma (cfr. Gal 5,22); tiende de suyo a
ser permanente, porque se fundamenta en él, como nos exhorta san
Pablo: «Alegraos siempre en el Sefior; os lo repito, alegraos» (Flp

4,4).

Esta alegria en el Seiior es la alegria de la fe en su amor paterno: «La
alegria es consecuencia necesaria de la filiacion divina, de sabernos
queridos con predileccion por nuestro Padre Dios, que nos acoge,
nos ayuda y nos perdona. —Recuérdalo bien y siempre: aunque
alguna vez parezca que todo se viene abajo, ino se viene abajo nada!,
porque Dios no pierde batallas»[38],

53



Sin embargo, ante dificultades o sufrimientos, nuestra debilidad
personal puede hacer que esta alegria decaiga, especialmente por la
posible debilidad de la fe actual en el amor omnipotente de Dios por
nosotros. «Un hijo de Dios, un cristiano que vive de fe, puede sufrir y
llorar: puede tener motivos para dolerse, pero para estar triste,
no»[391, También por esto, para fomentar —o recuperar— la alegria,
conviene actualizar la conviccion de fe en el amor de Dios, que nos
permite afirmar con san Juan: «Nosotros hemos conocido y creido
en el amor que Dios nos tiene» (1Jn 4,16).

La fe tiende a expresarse de un modo u otro —con palabras o sin
palabras— en oraciéon y, con la oracion, viene la alegria, porque
«cuando el cristiano vive de fe —con una fe que no sea mera palabra,
sino realidad de oracion personal—, la seguridad del amor divino se
manifiesta en alegria, en libertad interior»!40l,

Alegres en la esperanza (Rm 12,12)

3. La fe en el amor que Dios nos tiene conlleva una gran esperanza.
Asi podemos también entender la afirmacién de la Epistola a los
hebreos: «La fe es fundamento de las cosas que se esperan» (Hb
11,1). La esperanza tiene por objeto propiamente un bien futuro y
posible. Y el bien que la fe nos hace esperar es, fundamentalmente, la
plena felicidad y alegria en la definitiva uniéon con Dios en la gloria.
Como nos dice san Pablo, es «la esperanza en lo que os esta
reservado en los cielos» (Col 1,5). Esta certeza nos da la seguridad de
que no nos faltaran los medios para alcanzar esa meta si libremente
los acogemos: para comenzar y recomenzar, todas las veces que sean
necesarias.

Y cuando se presenta, en modos diversos, una voluntad de Dios ante
la que nos sentimos inadecuados e impotentes, podemos tener
incluso «la seguridad de lo imposible»42], como nuestro Padre al

54



comienzo de la Obra, en momentos de total ausencia de medios y en
un ambiente social profundamente contrario a la vida cristiana.

4. Tenemos, podemos tener siempre, «una esperanza que no
defrauda», no por una seguridad en nosotros mismos ni en nada de
este mundo, sino «porque el amor de Dios ha sido derramado en
nuestros corazones por medio del Espiritu Santo que se nos ha
dado» (Rm 5,5).

En ocasiones, las dificultades de diverso tipo pueden hacernos
pensar, por ejemplo, que el trabajo apostdlico no esta resultando
eficaz, que no vemos los frutos de nuestro esfuerzo y de nuestra
oracion. Pero sabemos bien —y nos conviene actualizar con
frecuencia esta conviccion de fe— que nuestro trabajo no es vano en
el Senor (cfr. 1Cor 15,58). Como también aseguraba nuestro Padre:
«Nada se pierde».

La esperanza y la alegria son dones de Dios, y asi los pide san Pablo
para todos: «Que el Dios de la esperanza os colme de toda alegria y
paz en la fe, para que abundéis en la esperanza con la fuerza del
Espiritu Santo» (Rm 15,13).

La alegria del corazén enamorado

5. El amor a Dios y a los demas estad unido, con la alegria, a la fe y
también a la esperanza. «Quien ama tiene la alegria de la esperanza,
de llegar a encontrar el gran amor que es el Sefior»[42],

Son diversas las expresiones del amor, que coinciden precisamente
en lo esencial: desear el bien de la persona amada (y, en la medida de
lo posible, procurarlo) y la alegria consiguiente al conocer ese bien
por fin presente.

En el caso del amor al Senor, éincluye desear para Dios un bien que
no tenga? Sabemos que él, al crearnos libres, ha querido correr el
riesgo de nuestra libertad!43]. Podemos no dar a Dios algo que

%)



anhela: nuestro amor. De alguna manera, la alegria del amor a Dios
no es solo el aspecto del amor consistente en el bien que supone para
nosotros, sino ademas la alegria de poder darle a él nuestro amor.

El amor, como fuente de alegria, se manifiesta de modo especial en la
entrega a los demas, procurando ser, a pesar de nuestros defectos,
«sembradores de paz y de alegria»[44]. Asi, ademaés, nos alegramos al
ver la alegria de los demas y, como nuestro Padre, podemos decirles
con verdad: «Mi alegria es vuestra alegria»[45].

6. «El amor verdadero exige salir de si mismo, entregarse. El
auténtico amor trae consigo la alegria: una alegria que tiene sus
raices en forma de Cruz»[4¢].Sobre todo, la Cruz asumida por amor a
Dios es fuente de bienaventuranza. Asi nos lo ensefa el Sefor:
«Bienaventurados cuando os injurien, os persigan y, mintiendo,
digan contra vosotros todo tipo de maldad por mi causa. Alegraos y
regocijaos, porque vuestra recompensa sera grande en el cielo: de la
misma manera persiguieron a los profetas de antes de vosotros» (Mt
5,11-12). En realidad, todas las bienaventuranzas describen las raices
de la alegria: «Las bienaventuranzas te llevan a la alegria, siempre;
son el camino para alcanzar la alegria»[47].

Muchas son las causas que pueden conducir a perder la alegria;
especialmente la experiencia actual de la propia debilidad, la
conciencia de los propios pecados. Pero la fe en el amor de Dios y la
esperanza segura que a esa fe se acompafia fundamentan, como
afirma san Josemaria, «la profunda alegria del arrepentimiento»[481,
También entonces, a pesar de nuestras limitaciones y defectos, con la
ayuda del Sefor, y nuestro cariio, podemos «hacer amable y facil el
camino a los demés»[49].

A la santisima Virgen, Madre de Dios y Madre nuestra, invocamos
como Causa nostrae laetitiae. Que ella nos ayude a estar siempre
contentos y a ser sembradores de paz y de alegria en todas las
circunstancias de nuestra vida. En especial, se lo pedimos ahora en

56



este afio jubilar de la esperanza, muy unidos al sufrimiento del papa
Francisco.

Con todo carino os bendice
vuestro Padre
Fernando

Volver al contenido

57



Mensaje por el fallecimiento del papa Francisco
(21-IV-2025)

En estos momentos de dolor, junto a toda la Iglesia dirigimos
nuestra oracién al Senor por el alma de nuestro querido papa
Francisco. Dios habra premiado su entrega generosa al servicio del
Pueblo de Dios y a todo el mundo.

El Papa tenia gran fe en la misericordia de Dios y una de las
principales orientaciones de su pontificado ha sido precisamente
anunciarla a los hombres y mujeres de hoy. Con su ejemplo, nos ha
impulsado a acoger y experimentar la misericordia de Dios, que no se
cansa de perdonarnos; y, por otro lado, ser misericordiosos con los
demas, como él ha hecho incansablemente con tantos gestos de
ternura que son parte central de su magisterio testimonial.

San Josemaria nos decia: «Acoge la palabra del Papa, con una
adhesion religiosa, humilde, interna y eficaz: ihazle eco!» (Forja,
133). Ojala el ejemplo del papa Francisco nos lleve a hacer eco de ese
testimonio, a seguir caminando como apostoles de la misericordia en
un mundo atravesado por las llagas de la indiferencia y la violencia.

Acudamos a Santa Maria, Mater spei —como le gustaba llamarla a
Francisco— en la que «todo en su vida fue plasmado por la presencia
de la misericordia hecha carne» (Misericordiae Vultus), para que
también nosotros un dia podamos contemplar a Dios cara a cara.

Volver al contenido




Mensaje para unirse al duelo y a los ritos fiinebres
por el papa Francisco
(21-IV-2025)

En medio del dolor por el fallecimiento de nuestro querido papa
Francisco y del agradecimiento a Dios por su generoso testimonio,
escribo este mensaje para comunicaros una noticia inmediata.

Como sabéis, estaba prevista la celebracion en Roma del X Congreso
general ordinario de la Obra, en estas dos semanas, hasta el 5 de
mayo.

Después de escuchar a la Asesoria central y al Consejo general,
teniendo en cuenta que —por lo inminente de las fechas de inicio— la
mayoria de los congresistas ya han llegado a Roma, se ha decidido
que el Congreso quede reducido al minimo imprescindible: la
renovacion de los cargos del Consejo general y la Asesoria central,
que estan previstos que se nombren o renueven cada ocho anos.

Aprovecharemos estos dias para vivir en comuniéon con toda la
Iglesia el duelo y los ritos finebres por el Santo Padre. Todas las
regiones del Opus Dei estaréis de algin modo presentes en la Ciudad
Eterna a través de vuestras hermanas y vuestros hermanos
congresistas.

Las otras cuestiones que se iban a tratar en el Congreso, que os
mencionaba en el mensaje del 8 de abril, se estudiaran mas adelante,
pues ahora es momento de luto, oraciéon y unidad con toda la Iglesia.

Como os dije en mi mensaje anterior, acudamos a Santa Maria,
Madre de la Esperanza, para que en este periodo de sede vacante sea
consuelo y guia para todos en la Iglesia.

Volver al contenido

59



Mensaje con ocasion de la eleccion del papa Le6n
X1V
(8-V-2025)

Queridisimos: ique Jestis me guarde a mis hijas y a mis hijos!

Os escribo estas lineas para compartir con vosotros la alegria porque
la Iglesia y el mundo tienen un nuevo vicario de Cristo: el papa Leén
XIV. Desde el momento en que fue anunciado su nombre en el
balcon de la Basilica de San Pedro, hemos ofrecido nuestra oracion
por él y por la inmensa misién que tiene por delante.

En momentos como este, la fe de la Iglesia reluce con particular
esplendor en la unidad de corazones y de oracion por el padre comtn
y por todos los hermanos. Hoy de una manera especial nos interpela
ese consejo que san Josemaria plasmoé en Forja: “Ama, venera, reza,
mortificate —cada dia con mas carino— por el Romano Pontifice,
piedra basilar de la Iglesia, que prolonga entre todos los hombres, a
lo largo de los siglos y hasta el fin de los tiempos, aquella labor de
santificacion y gobierno que Jesus confi6 a Pedro” (n. 134).

Resuenan en nosotros las palabras que nos acaba de dirigir antes de
dar la bendicién: “Seamos discipulos de Cristo. Cristo nos precede, el
mundo necesita su luz. La humanidad le necesita como el puente
para ser alcanzados por Dios y su amor”. Como nos ha pedido el
Papa, oramos juntos “por esta nueva mision, por toda la Iglesia y por
la paz en el mundo”.

Por providencia de Dios, hemos vivido el duelo por el santo padre
Francisco mas cerca de todas y de todos, con la presencia de
personas de tantos paises que vinieron para participar en el congreso
general, recientemente celebrado.

60



Procuraremos orientar el camino empezado en las asambleas
regionales, a partir del horizonte que el Espiritu Santo nos abra a
través del ministerio del papa Leon XIV, servir a la Iglesia, a la
sociedad y a cada persona, para acercarles el calor del Evangelio en
un mundo atravesado —tantas veces— por la frialdad de la

indiferencia, la dureza de la violencia y la pobreza, y el flagelo de la
soledad.

Acompanemos con nuestro carifio y oraciones al nuevo Romano
Pontifice, siguiendo el ejemplo de nuestro fundador, que quiso
grabar estas entrafiables palabras en Villa Tevere, la sede central de
la Obra: “iOh, como brillas, Roma! Cémo resplandeces desde aqui,
con un panorama espléndido, con tantos monumentos maravillosos
de antigiiedad. Pero tu joya mas noble y mas pura es el Vicario de
Cristo, del que te glorias como ciudad anica”.

En este dia de las fiestas de la Virgen de Pompeya y de Nuestra
Senora de Lujan, vayamos todos con Pedro a Jesus por Maria
—especialmente en las romerias que hagais con vuestros amigos y
amigas durante el mes de mayo— para que llene de bendiciones al
Papa y a toda la Iglesia.

Con todo carifio os bendice,
vuestro Padre
Fernando

Volver al contenido

61



DISCURSOS Y CLASES

62



Clase sobre la disponibilidad y el celibato en el Opus
Dei
(20-1-2024)

Colegio Romano de la Santa Cruz, Roma

Esta clase consta de dos partes, una sobre la disponibilidad de los
numerarios y otra, relacionada con esta, sobre el celibato. Las ideas
que vayan saliendo serviran tanto para vuestra reflexion personal
como para la labor de formacién que tengais con vuestros hermanos.
Que cada uno vea como las vive, como las aplica, como le sirven para
ayudar a los demas.

Respecto a la disponibilidad, lo primero que podemos hacer es
recordar unas palabras de nuestro Padre: «Todos con vocacién
divina, los numerarios han de darse directamente e inmediatamente
al Sefior en holocausto, entregando todo lo suyo, su corazén entero,
sus actividades sin limitacion, su hacienda, su honra» (Instruccion
para la obra de san Gabriel, n. 113).

Fijémonos en lo primero que dice: «corazon entero». La
disponibilidad del corazén no consiste en tener el corazéon abierto
para que entre cualquier cosa, sino para que quepan en él todas las
personas que estan a nuestro alrededor, encomendadas a nuestro
cuidado. Entregar un corazon entero implica evitar disquisiciones y
separaciones, para querer a todos por igual; para querer la labor de
la Obra como expresion de nuestro amor a Dios; para entregar al
Senor todo lo que somos y todo lo que tenemos.

La disponibilidad del corazon se manifiesta en la disponibilidad
eficaz, real, concreta, de nuestro tiempo. Una disponibilidad para las
tareas que se tengan encomendadas. No es esta una simple
disponibilidad material, sino sobre todo del corazon, que consiste en

63



poner la voluntad y el afecto en esa actividad; también cuando
cueste, estando dispuesto a todos los cambios que sean necesarios.

Habitualmente en la Obra cada uno desempena su trabajo
profesional en su ambiente, santificando las realidades temporales.
Pero, como recordaba don Javier en una carta, a veces «no hay mas
remedio que algunas hijas y algunos hijos mios recorten su actividad
profesional —o incluso la dejen de lado completamente, al menos por
algiin tiempo—, para dedicarse a ayudar a sus hermanos en la vida
espiritual y dirigir la labor apostolica» (Javier Echevarria, Carta
pastoral, 28-XI1-1995, n. 16). A esto debe anadirse, como el mismo
don Javier explicaba tantas veces, que el trabajo de direccién de las
labores, y la misma labor de direccion espiritual —que es lo
fundamental que tienen encomendadas las personas que forman los
consejos locales—, son también tareas que se pueden Illamar
profesionales en cuanto a su seriedad y a la necesidad de
preparacion.

Por otra parte, la disponibilidad no es solo una actitud pasiva, un
«estar dispuesto a lo que me digan»: a cambiar de centro, de encargo
apostolico, de ciudad, de pais, de continente, porque por ahora no se
puede cambiar de planeta... Ciertamente, también es eso, pero no
basta. Hace falta iniciativa e interés, poner el corazén y nuestros
talentos al servicio de la Obra; es decir, disponer lo que tenemos y
somos para vivir nuestra vocacion. En efecto, parte de la
disponibilidad consiste en pensar coOmo mejorar, qué sugerir...:
detalles que manifiestan que se siente el Opus Dei como algo de cada
uno.

Sin mas ataduras que el amor

El corazon, en sentido biblico, no se refiere solo a lo sensible, sino a
la persona entera, y muy especialmente a su voluntad, es decir, a su
libertad. Un aspecto fundamental de nuestra disponibilidad es que

64



esta debe ser vivida como libertad, no como falta de libertad. Uno
puede decir: «Yo estoy aqui, a lo que me digan», y, luego, al recibir
un nuevo encargo, experimentarlo como una limitaciéon a la propia
libertad. Cuando, en realidad, la libertad mas grande consiste en no
tener mas ataduras que el amor.

Esto es aplicable a todos los que estamos en la Obra, pero
especialmente, de un modo material mas completo, a los
numerarios: no tener ninguna atadura, ni de trabajo, ni de centro, ni
de pais. No sentirse atados a nada. Y ese no sentirnos atados a nada
es libertad, libertad espiritual, libertad de alma.

Logicamente, esto no significa vivir desarraigados, ser gente que vive
flotando en el aire. El no estar atado a nada es compatible con estar
muy enraizados en lo que hacemos, con los pies en el suelo y en
nuestro trabajo, asumiendo como muy nuestro el encargo y
ocupaciones que tengamos, y volcarnos en lo que hacemos con todas
nuestras capacidades humanas, con ilusion profesional, como si
fuera siempre lo definitivo. Porque la libertad no consiste en una
ausencia de limitaciones externas, sino en no estar atados a nada
mas que al amor de Dios y, en consecuencia, al amor a los demaés, a la
Obra, a las almas.

Puede que alguna vez —porque todos experimentamos debilidades
hasta que nos muramos— percibamos como una falta de libertad
determinadas exigencias, cambios, cargos, etcétera. Entonces sera
una renovada ocasién para profundizar en nuestro amor, para que se
afiance la libertad del alma.

Nuestro Padre hablaba de un grupo clavado en la cruz: «Nuestro
Sefior no quiere una personalidad efimera para su Obra: nos pide
una personalidad inmortal, porque quiere que en ella —en la Obra—
haya un grupo clavado en la Cruz: la Santa Cruz nos hara
perdurables, siempre con el mismo espiritu del Evangelio, que traera
el apostolado de accion como fruto sabroso de la oracion y del

65



sacrificio» (Instruccion sobre el espiritu sobrenatural de la Obra, n.
28). Aqui no dice quién es este grupo clavado en la cruz, pero, por el
contexto, se entiende que se trata de los numerarios. En realidad,
todos tenemos que estar clavados en la cruz, de un modo u otro.
Pero, en este caso, nuestro Padre habla de un modo especifico,
especial, de estar clavados en la cruz: el de los numerarios, que deben
estar siempre disponibles a cambiar de trabajo, de situacion...;
ocasiones todas de wunirse a la cruz. Y cuando unimos
intencionalmente a la cruz del Senor las cosas que nos cuestan, dejan
de pesar, aunque sigan pesando. Hay una aparente contradiccion.

Hemos visto tantas veces en la vida de nuestro Padre como era capaz,
por gracia de Dios, de estar sufriendo mucho y, al mismo tiempo,
estar muy contento. Asi nosotros tenemos la posibilidad de vivir la
entrega, también cuando cueste, como fuente de alegria.

Es importante que, cuando se hable a una persona sobre la
posibilidad de pitar como numerario, se le explique este aspecto
esencial del camino. También es bueno que en la formaciéon que vaya
recibiendo durante los primeros afios se incida en esta idea, aunque
quiza en el momento al interesado le pueda parecer algo muy lejano.

Logicamente, los directores tendran en cuenta las circunstancias de
las personas y su capacidad real de acometer un cambio. Gracias a
Dios, en la Obra no funcionamos a base de 6rdenes militares, porque,
dentro de la radicalidad de la entrega, somos familia y milicia.

Respecto a esta disponibilidad radical, podemos recordar también
unas palabras de nuestro Padre en la tercera de sus campanadas. Son
palabras preciosas, incluso desde un punto de vista literario, y a la
vez tan expresivas que no hay riesgo de quedarse solo en lo bonito:

«He de agradecer al Sefior su gran bondad, porque mis hijas y mis
hijos me han proporcionado, en este casi medio siglo, tantas y tantas
alegrias, precisamente con su adhesion firme a la fe, su vida
reciamente cristiana y su total disponibilidad —dentro de los deberes

66



de su estado personal, en el mundo— para el servicio de Dios en la
Obra. Jovenes o menos jovenes, han ido de aca para alla con la
mayor naturalidad, o han perseverado fieles y sin cansancio en el
mismo lugar; han cambiado de ambiente si se necesitaba, han
suspendido un trabajo y han puesto su esfuerzo en una labor distinta
que interesaba mas por motivos apostolicos; han aprendido cosas
nuevas, han aceptado gustosamente ocultarse y desaparecer, dejando
paso a otros: subir y bajar».

«Es el juego divino de la entrega, al que mis hijos han respondido
conscientes de su responsabilidad ante Dios de sacar adelante la
Obra en bien de las almas. El Sefor se ha lucido y, sobre vuestra
generosidad, ha volcado su eficacia santificadora: conversiones,
vocaciones, fidelidad a la Iglesia en todos los rincones del mundo. Asi
brota el fruto sobrenatural de un entregamiento sin condiciones. Y
esto, en la Obra, se pide a todos: porque ha de ser siempre lo
ordinario, lo natural» (De nuestro Padre, Carta 14-11-1974, n. 5).

Una paternidad sin limites

Después de esta primera parte, empezar a hablar de celibato conlleva
un riesgo: podria dar la impresion de que la disponibilidad
constituyera su dimension més fundamental. Ciertamente, el célibe
esta mucho mas disponible que aquel que esta casado y tiene hijos,
pero su camino no consiste solo en esto, y ni siquiera principalmente.
El celibato es, sobre todo, un don de Dios de especial identificacién
con Jesucristo. Y asi es como hay que verlo, porque de ahi deriva
todo lo demas, también la disponibilidad. Los numerarios, y por todo
lo que se refiere al celibato, también los agregados, tienen la funcion
de ser testimonios vivos de la entrega a Dios en medio del mundo.

El celibato no es una limitacion de lo humano. Basta mirar a
Jesucristo para convencerse de ello: si alguien ha encarnado la
humanidad perfecta, ese es él. Y siendo €l la plenitud del hombre, no

67



se puede decir que el matrimonio sea una condicién indispensable
para alcanzar dicha plenitud. Aunque, para quien tenga vocacién
matrimonial —generalmente la mayoria de las personas—, esta
constituya un auténtico camino de santificacion y de plenitud.

Por eso, en la labor apostélica no vale la pena quedarse en las
comparaciones. En realidad, lo importante es lo que Dios quiere de
cada persona. No podemos caer en el error de realizar valoraciones
utilitaristas, sobre qué es mas y qué es menos. La pregunta
fundamental, en cambio, es la siguiente: équé es lo que Dios quiere
de mi? Porque lo que Dios quiere para cada uno sera lo que le hara
feliz, lo que le llevara a su plenitud. Y ademas —saliendo un poco del
tema del celibato—, que nadie piense que el matrimonio es mas facil
que el celibato. Aunque el celibato inicialmente suponga una
renuncia mayor, obvia y evidente, el matrimonio supone un
sacrificio, una entrega y unas dificultades que pueden ser mucho
mayores que las de la vida del célibe. Pero por eso precisamente no
conviene hacer comparaciones: lo mejor siempre sera lo que Dios
quiera para cada uno.

Para los numerarios y agregados, el celibato posee una dimension de
disponibilidad. Pero no una simple disponibilidad factica, de tiempo,
sino marcada por la paternidad espiritual: el celibato implica una
mayor capacidad para dedicarse a una familia mas amplia. En la
Obra tenemos una familia inmensa, y el célibe contribuye a crear ese
aire de familia que es tan esencial. Vivir plenamente el sentido del
celibato seguin el espiritu de la Obra no conlleva una disminucién de
la paternidad, sino un aumento. Y por eso todos los numerarios,
estén o no en consejos locales, tienen la funcion de cuidar de la gente
de Casa.

No hay que extranarse de que a veces surjan tentaciones en el
corazdon —y no solo en la carne—. A toda persona le llegan en algin
momento, y es algo normal. Asi que no seria légico plantearse dudas
por el hecho de experimentar de vez en cuando esa atraccién natural

68



hacia una mujer. Al trabajar en ambientes profesionales con
compaileras de trabajo, habra que cuidar la prudencia y la guarda de
los sentidos, porque la atraccion hacia las mujeres no desaparece. Se
trata de una lucha en sentido positivo: no es cuestion de vivir con el
corazon cerrado. En cierto sentido si, pero, a la vez, debe estar muy
abierto al mundo entero, desde el amor a Jesucristo. No
renunciamos a una vida enamorada y a todo lo que esto supone:
afectos, deseos, pasion, creatividad, abnegacion... Una persona célibe
dirige todas esas energias, propias de un enamorado, hacia Dios y
hacia las personas y tareas concretas que en la Obra tenemos
confiadas.

Quiza nos viene a la cabeza aquel punto de Camino: «{Cémo va ese
corazon? —No te me inquietes: los santos —que eran seres bien
conformados y normales, como ti1 y como yo— sentian también esas
“naturales” inclinaciones. Y si no las hubieran sentido, su reaccion
“sobrenatural” de guardar su corazén —alma y cuerpo— para Dios,
en vez de entregarlo a una criatura, poco mérito habria tenido.

«Por eso, visto el camino, creo que la flaqueza del corazon no debe
ser obstaculo para un alma decidida y “bien enamorada”» (Camino,
n. 164).

La guarda del corazén comporta la guarda de los sentidos, prudencia,
perseverancia y lucha, pero una lucha de amor, por ir creciendo en
amistad con Dios, con su gracia; requiere sinceridad con nosotros
mismos y en la direccién espiritual, para que nos ayuden; y fomentar
la disponibilidad en el celibato. Y, sobre todo, que no falte la alegria,
un bien muy necesario para lograr la fidelidad: en el amor
desinteresado a los demdas encontraremos muchas veces una
felicidad profunda, que nos llevara a tener un corazéon cada vez mas
semejante al de Jesucristo.

Volver al contenido




Ponencia sobre la vivificacion cristiana de las
instituciones educativas
(26-VII-2024)

Universidad de los Andes, Santiago de Chile
Introduccion

Hablaré sobre un tema que conocéis muy bien: la identidad cristiana
de la universidad. Légicamente, el concepto de identidad cristiana es
un concepto amplio, con manifestaciones diversas, pero todas ellas
tienen una gran importancia, no solo —por asi decir— por lo de
cristianas, sino muy singularmente en cuanto que referidas a la
universidad.

En este sentido, la primera idea que me parece interesante
recordaros, aunque ya la conocéis sin duda, es que esta uniéon entre
universidad y cristianismo no es una union artificial. Basta pensar
que las universidades nacieron historicamente desde el cristianismo.
Todas, porque en el fondo, el deseo de saber, el deseo de profundizar
en el conocimiento del mundo, de las personas, de la realidad, es
profundamente cristiano. No es solo cristiano, sino que lo es
profundamente; y en su origen conlleva por naturaleza, cuando
adquiere un desarrollo mas completo, el conocimiento de Dios.

Entonces, efectivamente, la dimensién cristiana tiene una posicion
privilegiada en el conocimiento humano y, por eso mismo, en el
conocimiento universitario.

Identidad cristiana personal

70



Para entrar en materia, aunque sea brevemente, porque el tema
daria mucho de si, sugiero pensar en la identidad cristiana de la
universidad como corporaciéon, como institucion; pero a la vez
pensar en la identidad cristiana personal de quienes trabajan en la
universidad. Pues aquella identidad institucional estara, como
recordaremos brevemente, en una serie de medidas organizativas
que, si no fuesen informadas por la identidad cristiana de las
personas, quedarian como un molde practicamente inttil y artificial,
inoperante porque, en el fondo, la primacia de la persona es siempre
lo capital.

Eso no significa que en la universidad todos tengan que ser
cristianos, pero si que, para que la institucién tenga una inspiracion
cristiana, hace falta al menos un ntcleo de vida cristiana personal
que vivifique la estructura cristiana organizativa; un ntcleo de vida
cristiana sin el cual lo institucional quedaria bastante muerto.

Es necesaria, pues, una presencia personal cristiana y, a la vez, una
apertura cristiana hacia quienes, sin ser cristianos, o siendo
cristianos no practicantes, cooperan con su trabajo en la universidad.

Esta identidad cristiana personal es necesario que se dé en muchas
personas, como un nucleo que irradia sentido cristiano de la vida, y
tiene una multitud de aspectos. Puede ser vista como la vida cristiana
de cada persona, que lleva a la identificaciéon con Jesucristo. Es algo
impresionante identificarnos con Jesucristo; tiene una riqueza
enorme, porque es la plenitud humana misma: Cristo, perfecto Dios,
es el perfecto hombre.

Por lo que se refiere a una universidad, podriamos fijarnos en
algunas dimensiones de esa plenitud humana que implica el
cristianismo. Propio de Cristo como perfecto hombre es, muy
especialmente, la entrega a los demas. Es decir, la dimension
cristiana personal lleva consigo, en la universidad como en cualquier

71



otro lugar, la auténtica dedicacion a los demas, el servicio a los
demas.

El servicio y la preocupacion por los deméas tienen también una
dimensidon que se proyecta en lo institucional y que forma parte,
llamémoslo asi, del espiritu de la institucion. Es decir, forma parte
del ambiente, del espiritu con el que se desarrollan las actividades:
un espiritu cristiano precisamente por la dimension de entrega a los
demas, de servicio, de preocupaciéon, de lucha contra el
individualismo.

La universidad es esa universitas studiorum segun la nocion clasica.
El cardenal Ratzinger explicaba que el concepto de universidad es lo
mas opuesto a la simple adicion o suma de carreras o de institutos,
porque tiene que haber una verdadera unidad, la que procede de la
preocupacion de unos por otros. No es universitario encerrarse
personalmente en lo propio; y tampoco lo es para cada instituto o
cada facultad, porque cabe siempre a niveles diversos una
colaboracion, un sentirse parte de esa unidad que da el espiritu
universitario, un interés positivo de cooperar, un estar abiertos a
otros.

A veces es facil pensar que lo propio tiene poco que ver con lo de los
demas, porque es muy especializado. Uno puede decir: «éQué tengo
yo que ver con tal cosa de la ingenieria o de la filosofia?» En realidad,
siempre tiene mucho que ver, sobre todo en el orden de las personas:
ellas tienen mucho que ver entre si.

Identidad cristiana institucional

Veremos algunos aspectos concretos de la identidad cristiana de tipo
institucional, referida al conjunto. Uno de esos aspectos es el
esfuerzo por la excelencia profesional que, sin duda, depende de cada
persona, pero es también una caracteristica de la institucién como
tal. Es decir, el esfuerzo por la excelencia profesional depende de la

72



capacitacion de cada persona, de cada profesor, pero también de
cada empleado en tareas no académicas, en lo que le corresponda.

Excelencia profesional

¢Qué tiene que ver la excelencia profesional con el cristianismo? Ya
lo he mencionado antes en un contexto mas general: Cristo es
perfecto hombre y perfecto Dios, y por eso la dimension cristiana
exige la excelencia profesional, que no es simplemente una cuestion
humana de excelencia, de virtud humana, de calidad humana; es
también una realidad cristiana. Tantas veces san Josemaria predico
el llamado a la santificacién del trabajo, que implica como base
necesaria el amor al trabajo bien hecho. Porque lo sobrenatural —lo
cristiano— y lo humano no son dos dmbitos separados. Lo cristiano
es lo humano elevado al orden divino, al orden sobrenatural.

Por tanto, una exigencia de la identidad cristiana es la perfeccidon
humana del trabajo bien hecho. No habria identidad cristiana sin un
esfuerzo positivo por alcanzar la excelencia profesional.

Primacia de la persona

Otro aspecto quiza menos evidente de la dimension universitaria es
la primacia de la persona. En una universidad puede parecer que la
primacia corresponde al conjunto, a la seguridad de que todo
funcione. Pero no: la primacia corresponde a la persona. Siempre a la
persona.

Quizas recordéis aquella sentencia clasica, que puede entenderse
bien y puede entenderse mal, segin la cual en la humanidad el
individuo tiene prioridad sobre la especie, sobre el conjunto. Vale
mas la persona que la humanidad entera. Parece una afirmacion
absurda, pero tiene un sentido verdadero. Porque lo que vale
realmente es cada persona, y la totalidad vale porque se compone de
personas, una a una. Cada persona sumada es el gran valor de la

73



humanidad. Y esto tiene consecuencias practicas universales; por
ejemplo, que no se puede matar a un inocente para salvar al
conjunto. Habra quien diga: «Si puedo salvar la vida de mil matando
a uno, compensa». Pero no, no podemos matar a uno para salvar a
muchos.

Esto, équé aplicacion puede tener en el mundo universitario? La
misma que en todos los &mbitos humanos: hay que cuidar a cada una
de las personas. Los profesores tienen que estar pendientes, en la
medida de lo posible, del valor que tiene cada alumno. Hay que
preocuparse de cada persona. Y esto en todos los niveles de la
actividad universitaria. Lo que mas vale es cada persona, inica e
irrepetible, y cuidar a cada persona es como de verdad se cuida el
conjunto. Asi se edifica mas plenamente la comunidad universitaria.

La presencia institucional de la Iglesia

La identidad cristiana de la universidad supone también la presencia
—llamémosla de algin modo— institucional de la Iglesia. Es decir,
tiene que haber de algin modo una presencia sacerdotal, con
capellanes que atiendan a quienes libremente lo deseen. Es algo que
se ofrece, no se impone. También es interesante, en la medida de lo
posible, y en alguna medida siempre lo es, que la capellania no sea
un mundo aparte. Puede ocurrir que, por un lado, esté la universidad
con sus catedras, y en un rinconcito un par de sacerdotes para que
llegue el que quiera. Si no hay més remedio se hara asi, pero en la
medida de lo posible es conveniente que la capellania también tenga
una funcién universitaria propiamente dicha. Es decir, que haya
clases de doctrina cristiana, de teologia, de antropologia cristiana, y
que la capellania tenga no solo una tarea de atenciéon pastoral, sino
que pueda ofrecer una dimensién académica de la fe cristiana, con
clases de un tipo u otro.

Armonia entre fe y razon

74



Otro aspecto de la identidad cristiana institucional es lo que
podriamos llamar la armonia entre fe y razéon en todas las
ensenanzas.

Esa armonia es un concepto muy amplio. Por ejemplo, desde las
matematicas puede alguien decir: «¢Qué tiene que ver con mi
materia la armonia entre la fe y la razéon?» Pues también tiene que
ver, porque la fe lo ilumina todo. La fe es una luz que alumbra todo
nuestro obrar. Esa persona puede decir: «La fe no me dice como
resolver los problemas matematicos». Y es cierto, pero la fe también
influye en la actitud con que se afrontan las matematicas. Y las
matematicas, como cualquier otra materia, son también una
manifestacion de la Inteligencia divina.

Todo lo que es racional en el mundo procede de la mente de Dios. No
se trata de que un profesor, cada vez que explica un teorema, se
tenga que remontar a lo alto y subrayar su relacion con la mente de
Dios creador. Pero de algan modo, si el pensar matematico se tiene
muy incorporado a la inteligencia creyente, de un modo natural y
espontaneo surgira la conciencia de que Dios estd en toda la
creacion, y es El quien sustenta la realidad misma. Alli entra en juego
la capacidad que todos tenemos de presentar las cosas de un modo u
otro. Habra personas con mas imaginacion, que sean capaces de dar
luz a una materia de un modo mas asequible. El hecho de que la
presencia de Dios ilumina todas las ciencias es una realidad no
siempre facil de hacer presente, pero si puede estarlo como un
interés, como una ilusién, y se puede decir que al menos gustaria
poder explicarlo.

A proposito, ahora recuerdo a un profesor prestigioso, de
matematicas justamente, que transmitia una vision atea del mundo
mediante las matematicas. Eso significa que también, en sentido
contrario, se puede transmitir una vision cristiana del mundo,
incluso con las matematicas. éComo? Que el matematico se lo piense.
En fin, la dimension cristiana puede estar mucho méas presente de lo

75



que nos imaginamos, tal como estan, por desgracia, y mas presentes
de lo que pensamos, otras dimensiones, como las del marxismo o el
positivismo. Ignoro si en este pais, pero en muchos sitios si que lo
estan, en muchos ordenes del conocimiento. También el cristianismo
puede y debe hacerse presente, sin forzar en absoluto las cosas,
porque la realidad de todo lo creado esta sostenida por el poder de
Dios. Siempre es posible proponer una vision cristiana en todos los
niveles del saber.

Ciertamente, hay aspectos académicos complejos, como los de tipo
biolégico, sobre todo cuando estd de por medio la dignidad de la
persona humana. Alli la visiéon de fe tiene mucho que decir. Hay
temas limite en los que se debe tener prudencia y, si es el caso, pedir
consejo, sobre todo en las cuestiones médicas y biomédicas, en la
ética médica y en otras del estilo.

La hibertad

Otra realidad capital en la vida universitaria es la libertad. Propio del
espiritu cristiano es el amor a la libertad. San Josemaria, lo recordais
muchos, nos decia que era parte de la herencia que, en lo humano,
queria dejar a sus hijos en la Obra: el amor a la libertad.

El amor a la libertad en la universidad es de gran trascendencia,
justamente porque es una virtud esencialmente cristiana. En este
sentido, hay que respetar todo lo que es opinable, no solo como si
fuera algo donde no hay mas remedio que ceder, sino como una
riqueza positiva, para no imponer nunca como verdad o como
necesidad aquello que no lo es.

Ciertamente hay muchas cosas opinables que uno puede defender
con calor, porque estd convencido, como en materias cientificas,
sociales, culturales. Los profesores explican desde su ciencia ideas
opinables, y pueden defenderlas con pasion, pero respetando
siempre el limite de lo que no es evidente ni absolutamente

76



necesario, es decir, respetando la libertad de pensar y expresar
opciones contrarias. En ocasiones puede parecer que no es facil, pero
si uno respeta la libertad de los alumnos, le es facil exponer con vigor
cosas opinables de las que uno esta convencido: con vigor, pero
exponiéndolas como opinables.

Debe respetarse también la libertad de vivir y moverse en el interior
de la universidad, es decir, de promover en ella todo un ambiente de
libertad. Légicamente, se hara asi a la luz de un ideario que alumnos
y profesores, aun los que no sean cristianos, han de respetar: unas
ideas madre, unos principios, escritos o no, que constituyen la
identidad esencial de la institucion.

En toda sociedad humana hay un minimo de normas que deben
acatarse. Es importante también ensefiar que la libertad no esta
reiiida con las normas ni con las obligaciones. Todos tenemos
obligaciones, queramos o no. Por ejemplo, tenemos obligaciéon de
respetar las leyes del trafico: ante un semaforo rojo hay que
detenerse. La vida entera esta llena de normas, y la universidad no es
una excepcion. Son normas de convivencia, de buen funcionamiento,
de buena educacion, etc., tanto para los profesores como para los
alumnos, tanto para los directores como para los administrativos,
porque lo contrario seria caético.

Pero lo importante es que se viva en libertad. Y no solo en aquello a
lo que no se esta obligado, sino también para vivir libremente lo
obligatorio. Esta es la clave para ser libres: ensefiar a vivir libremente
lo obligatorio. ¢Y es posible eso? Es posible y, en el fondo, es
necesario para la plenitud humana, porque, si no, estariamos
siempre sintiéndonos coartados por las normas y leyes de toda
especie.

Tanto por parte de los profesores como de los alumnos, en todo lo
que es obligatorio en la universidad para su buena marcha, es
necesario que se viva en libertad.

77



¢Y como es posible vivir en libertad lo que es obligatorio? Es muy
facil de decir, pero en la vida real hay que esforzarse para que sea
vida. Se puede vivir en libertad lo obligatorio si se hace con amor,
porque es el amor la fuerza de la libertad. Hasta tal punto que, de
alguna manera, se identifica el amor con la libertad. Y épodemos
amar lo obligatorio? Podemos amarlo. Es evidente que se puede
amar lo obligatorio, y se puede amar cuando se ve el bien que eso
lleva consigo. Porque lo que se ama es el bien. Y cuando descubrimos
el bien del semaforo rojo, un bien que es digno de amor, nos
detenemos libremente. Y asi con todo. Hay que ver el bien de la
norma para amar la norma; y amando la norma, somos libres. Esto
hay que ensenarlo, transmitirlo, vivirlo: transmitirlo, en primer
lugar, a los profesores, y también a los alumnos. Ensefiar que somos
libres también cuando obedecemos.

La libertad es un bien tipicamente cristiano. Lo reconoci6 incluso
Hegel cuando decia que la libertad es cristiana desde su origen.
Porque es el cristianismo el que ha traido al mundo la verdadera
libertad. Antes del cristianismo no habia propiamente una verdadera
libertad. Bueno, en este juicio hay también algo que es opinable.

Autoridad como servicio

Otro aspecto importante, y tipicamente cristiano, es el sentido de la
autoridad como servicio. La verdadera autoridad en todos los niveles,
cuando es bien vivida, se ejerce como un auténtico servicio. Y este
hecho tiene una dimensién interesante, y es que los cargos
universitarios (de rectores, decanos, directores de departamento,
etc.), ademas de tener un periodo limitado, son un servicio y se
ejercen como servicio. Y por esta razon se dejan con la misma
disponibilidad con que se han tomado.

Si a alguien le gustara ser decano para siempre, no seria apropiado,
porque ese servicio quita tiempo a lo propio de uno, que es la

78



investigacion y la docencia. Hay que dedicar tiempo a ser rector, a
ser decano, a ser director de departamento, porque no hay mas
remedio. Se hace con gusto, pero lo que uno mas desearia es su
propia investigacion, la ensefianza, las publicaciones, lo académico
en suma. No hay mas remedio que haya un rector, no hay mas
remedio que haya decanos, pero se trata de puros servicios, y hay que
entenderlos asi. Gracias a Dios, asi se vive, y por eso los recambios se
viven con toda naturalidad. Se dice: «Qué bien, gracias a Dios dejo
de ser decano, porque ahora me puedo dedicar méas a lo que mas me
interesa». Pero antes se ha puesto todo el corazon y todo el trabajo
en ser rector, ser decano o ser lo que haya hecho falta.

La colegialidad

La colegialidad en el gobierno de la universidad es otro aspecto
relevante. ¢Qué tiene esto que ver con la identidad cristiana? Tiene
mucho que ver, porque la colegialidad en el gobierno de la
universidad, que en la practica se puede dar de modos muy distintos,
con un sistema u otro, es lo que salva de una tirania. Quien manda,
ya sea a nivel global en la universidad, en un departamento o en un
instituto, no puede ser un tirano que toma las decisiones por cuenta
propia y exclusiva.

San Josemaria, refiriéndose a la Obra en general, pero luego
aplicable a todas las labores en que la Obra procura un empuje
espiritual, decia: «Yo al tirano lo he matado como traidor por la
espalda; no admito a los tiranos ni a los dictadores». No los hay en la
Obra, tampoco los hay en esta universidad, desde luego, gracias a
Dios. Hay que agradecer que la autoridad no sea nunca tiranica,
porque no lo es. Y habra modos distintos de vivir la colegialidad, es
decir, de contar con la opinién de otros: que nunca sea uno solo
quien pone la mente y decide. Aunque luego, por cuestiéon de
funcionamiento, uno al final tenga que decidir personalmente,
siempre debe haber un consenso, siempre hay que escuchar a los

79



demas. Saber escuchar. La escucha no es solo el hecho fisico de oir;
hay que oir de veras lo que otros piensan. Y no solo oir: hay que
escuchar, atender, estar dispuestos a aprender de lo que nos dicen
los demas.

Lajusticia

Otro aspecto importantisimo: la justicia. La identidad cristiana exige
también, como parte de la plenitud humana, la virtud de la justicia
que, a su vez viene elevada por la caridad. La justicia se manifiesta en
el trato con las personas, en el interés por las personas, y en la lucha
contra el egoismo personal. Y ha de tener también unas dimensiones
institucionales. Algo que podria parecer secundario y no lo es: los
sueldos, lo que se paga a la gente. Tiene que haber justicia: los
sueldos tienen que ser proporcionados al trabajo que se realiza. A
veces no tenemos suficientes medios, y hay que recortar los gastos,
si; pero los gastos se recortan en todos los niveles, cuando es
necesario. Siempre hay que buscar que haya en esta materia una
verdadera justicia distributiva.

Pero no basta la justicia, aunque sea necesaria; también debe haber
caridad. Puede haber ocasiones en que la justicia sea dolorosa: por
ejemplo, cuando haya que despedir a alguien o decirle que no se le
renueva el contrato. Como en toda institucién humana, estas cosas
pueden suceder. Entonces hay que practicar la justicia y la caridad,
las dos cosas.

Hay que atender a las personas a quienes haya que despedir, cuando
no haya mas remedio que darles un disgusto. Hay que hacerlo, en la
medida de lo posible, con la mayor delicadeza, por espiritu cristiano,
por la identidad cristiana de la universidad. No se puede tratar mal a
nadie si queremos ser cristianos, aunque en ocasiones haya que
tomar decisiones dolorosas. Siempre se pueden tomar decisiones
dolorosas cuidando el carino, la caridad que es carino: eso es

8o



también la primacia de la persona, de la que hablamos antes en otro
contexto.

La dimensioén piublica de la identidad cristiana

Para terminar, la identidad cristiana debe tener una dimension
publica, no confesional en este caso concreto, pero si puablica: lo
personal y lo institucional de un ente tan publico como una
universidad, en cuanto a su identidad cristiana, tendra unas
manifestaciones publicas. Esto ha de notarse, por ejemplo, en la
promocion y en los folletos que se distribuyan. De algin modo tiene
que percibirse en las publicaciones y actividades publicas que se
realicen en la universidad. Si hay un congreso, pongamos
nuevamente el ejemplo de las matematicas: no es que
necesariamente deba darse una exposicion explicita del cristianismo
pero, de un modo u otro, en muchas otras actividades, aflorara
espontadneamente el hecho de que hay una realidad cristiana en el
fondo y en la forma.

Sobre cada uno de estos puntos, como es facil de ver, se podria
hablar mucho, pero se trata de cosas que, por una parte, conocéis, y
por otra, gracias a Dios, practicais. Pero es bueno tener siempre en la
mente que somos cristianos. Y a quienes en la universidad no lo
sean, se les exige un minimo de respeto y, sobre todo, se les trata con
respeto a ellos, a su modo de ser y a su modo de pensar.

Volver al contenido

81



Clase sobre la esperanza
(noviembre de 2024)

Colegio Romano de Santa Maria, Roma

La bula de convocacién del Jubileo 2025, que hizo publica el papa
Francisco, comienza con unas palabras de san Pablo dirigidas a los
romanos, que dan nombre también al documento: «La esperanza no
defrauda» (Rm 5,5), spes non confundit. Estas palabras encierran un
contenido muy profundo. Cuando tenemos verdadera esperanza, esta
no falla. Podemos fallar nosotros, pero la esperanza nunca, porque
Dios es fiel a su amor por nosotros y a sus promesas.

Es cierto que, a veces, podemos tener esperanza en cosas que no
suceden: por ejemplo, esperamos en la eficacia de una gestion
apostolica concreta o en el resultado de una conversacién, y puede
ocurrir que los frutos no lleguen. éSignifica esto que la esperanza ha
defraudado? No, porque la esperanza que se fundamenta en el amor
de Dios por nosotros nos permite decir con seguridad, como
afirmaba nuestro Padre, san Josemaria: «iNada se pierde!» (Forja,
n. 278). Lo que hacemos por el Sefnor, lo que realizamos siguiendo el
querer de Dios, es siempre eficaz, aunque no veamos los resultados
de inmediato. Quiza los veamos de otro modo, en otro momento, o
tal vez no los veamos en esta vida. Quiza es un fruto distinto al que
esperabamos. Asi, podemos tener la segura esperanza de que nada se
pierde.

Después de esta breve introduccién, esta clase consistira
basicamente en releer algunos textos del Papa —de la bula de
convocacion del Jubileo 2025—, de nuestro Padre y, naturalmente,
de la Sagrada Escritura. Mi intencion al leerlos y comentarlos
brevemente es que nos den la ocasion de fomentar una disposicion

82



en el alma que permita que nuestra esperanza crezca. La esperanza
sobrenatural es un don de Dios, no se puede obtener solo con las
fuerzas humanas, pero si podemos disponer el alma para recibir los
dones de Dios, especialmente la fe, la esperanza y la caridad.

¢cQué es la esperanza?

La esperanza es una virtud que nos lleva a confiar en que vamos a
obtener un bien futuro, mas o menos arduo, pero posible. Estos son
los tres requisitos: futuro, arduo y posible. No tendria sentido una
esperanza que no cumpliese estos criterios. Por ejemplo, no puedo
decir que tengo esperanza de viajar manana a la luna; seria una
esperanza “loca”, porque no es posible. Tampoco es esperanza desear
algo que no es arduo. No tengo esperanza, en sentido estricto, de que
dentro de tres horas estaré en mi casa. Aunque en esta vida nada es
seguro al cien por cien, hay cosas que, humanamente hablando, no
son propiamente objeto de esperanza.

La esperanza es una virtud humana fundamental, porque todos
esperamos algo. Siempre estamos esperando los frutos de nuestro
trabajo, esperando bienes posibles, esperando el fin de todo tipo de
situaciones. Pero, como he recordado ya al principio, la esperanza es
también una virtud sobrenatural, teologal. éQué se espera con la
virtud sobrenatural de la esperanza? La vida eterna, la unién con
Dios, la salvacion, la felicidad inmensa del cielo. Esa es la gran
esperanza. Participar en la vida de Dios es una realidad que es
posible alcanzar porque Dios mismo nos la ofrece.

Existe ya una esperanza humana, natural, necesaria, en el corazén de
toda persona. Escribe el Papa: «En el corazén de toda persona anida
la esperanza como deseo y expectativa del bien, aun ignorando lo que
traera consigo el manana» (Spes non confundit, n. 1). La esperanza,
aunque no sea de algo seguro humanamente, tampoco es de lo



imposible; es una expectativa del bien, una posibilidad de que ese
bien llegue.

El objeto de la esperanza teologal, que lleva a plenitud también la
natural, es la salvacion, la felicidad eterna con Dios. Dice san Pablo:
«La esperanza en lo que nos esti reservado en los cielos» (Col 1,5).
Esta esperanza en la felicidad en el cielo esta unida a la fe en el amor
de Dios por nosotros y en los medios que él ha puesto para que
lleguemos al cielo: la Eucaristia, la oracidn...

Tan importante es la esperanza en la vida eterna, que el Concilio de
Trento condené a quienes sostenian que estaba mal tener esperanza
en la vida eterna y que uno debia hacer las cosas sin pretender
alcanzar la recompensa de llegar al cielo. El Concilio dice: «Si alguien
afirma que una persona justificada comete pecado por actuar
correctamente movido por la esperanza de la recompensa eterna, sea
anatema» (Concilio de Trento, ses. VI, can. 31). La esperanza en la
recompensa eterna no solo no estd mal, sino que es algo que Dios
quiere y va unida a la fe y a la caridad.

El fundamento de la esperanza

¢Cual es el fundamento de la esperanza? La respuesta es sencilla: la
fe. Como se expresa en la Carta a los hebreos: «La fe es fundamento
de las cosas que se esperan» (Hb 11,1). éQué fe es esta? La fe en el
amor de Dios por nosotros. Una fe que da seguridad a la esperanza,
porque se fundamenta en algo que no falla nunca: el amor
inquebrantable de Dios por cada uno.

El Papa afirma que «la esperanza efectivamente nace del amor y se
funda en el amor que brota del corazén de Jests traspasado en la
cruz» (Spes non confundit, n. 3). Y cita inmediatamente a san Pablo
en su Carta a los romanos: «Porque si siendo enemigos fuimos
reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo, mucho mas ahora
que estamos reconciliados seremos salvados por su vida» (Rm 5,10).

84



Asi, la esperanza nace de la seguridad de la fe en el amor de Dios por
nosotros.

Necesitamos fomentar en nuestra vida esta fe en el amor de Dios,
que es un amor concreto. No se trata de un amor abstracto hacia la
humanidad en general, sino de un amor personal, dirigido a cada
uno de nosotros en este momento y siempre. El Senor nos mira, esta
dentro de nosotros con la gracia que nos eleva y santifica, y nos ama
de manera muy personal. Este amor es nuestra fuerza, la que nos
hace esperar en algo que, siendo arduo, es posible: que lleguemos a
ser santos, que es la meta de lo que esperamos: la union definitiva y
plena con Dios.

Es importante recordar que, en la vida espiritual, en la lucha
ascética, a la hora de comenzar y recomenzar, siempre es necesario
vivir de esperanza. Una esperanza con fundamento. No en nuestras
fuerzas, como si fuera una lucha que debemos ganar a toda costa,
sino fundamentada en el amor de Dios. Dios cuenta con nuestra
debilidad, pero sobre todo cuenta con su infinita potencia, que se
identifica con su amor por nosotros.

Es también importante considerar que en Dios se identifican el
conocimiento y el amor. El nos conoce y nos ama infinitamente. Y, en
concreto, el espiritu del Opus Dei nos impulsa a considerar que el
amor de Dios nos hace verdaderamente hijas e hijos suyos. Esta
conciencia de la filiacion divina fortalece nuestra esperanza, como
explica san Josemaria en una de sus homilias: «A mi, y deseo que a
vosotros os ocurra lo mismo, la seguridad de sentirme —de
saberme— hijo de Dios me llena de verdadera esperanza que, por ser
virtud sobrenatural, al infundirse en las criaturas se acomoda a
nuestra naturaleza, y es también virtud muy humana» (Amigos de
Dios, n. 208).

La virtud sobrenatural de la esperanza eleva la capacidad natural
humana de esperar en el bien, aunque sea dificil. Sabernos hijos de

85



Dios nos lleva a tener una esperanza segura en la meta. La
experiencia de las propias miserias podria quiza llevar a aspirar
como mucho a salvarse, como si la salvacion no coincidiera con la
santidad, considerando la santidad como “utopia ascética”. Ser santo
es el fin, y si se acaba la vida sin suficiente santidad, se pasara por el
purgatorio hasta llegar a serlo. Es dificil alcanzar la santidad sin
esfuerzo, por eso la vida de santificacion es ardua, pero la esperanza
de alcanzarla se hace posible con la gracia de Dios.

Como acabo de recordar, con palabras de nuestro Padre, el tono de
nuestra esperanza estd marcado por la filiaciéon divina. Tenemos un
motivo extraordinario para tener esperanza de ser santos, para
pensar en la eficacia de nuestra vida: que somos hijas e hijos amados
por Dios. Tantas veces lo recordamos, ahora con unas palabras de
san Juan: «Nosotros hemos conocido el amor que Dios nos tiene y
hemos creido en él» (1Jn 4,16). Esto es de la esencia de la vida segin
el Evangelio: conocer y creer en el amor de Dios por nosotros,

sabiendo que somos hijos de Dios gracias a su amor. Y actualizar esta
fe.

Esta fe en el amor de Dios lleva a vivir confiados en la providencia.
Es decir, sabiendo que no estamos abandonados al azar del mundo.
No es que Dios nos quiera mucho y luego andemos solos por nuestra
cuenta. Dios nos ama y, respetando nuestra libertad, nos acompana
constantemente. El suyo no es un amor lejano, sino providente. El
Papa Benedicto XVI, en su enciclica sobre la esperanza, Spe salvi,
escribe que «Dios es el fundamento de la esperanza; pero no
cualquier dios, sino el Dios que tiene un rostro humano y que nos ha
amado hasta el extremo, a cada uno en particular y a la humanidad
en su conjunto» (n. 31). La fe en este amor concreto de Dios por
nosotros es el fundamento de nuestra esperanza. En contraste, san
Pablo en su Carta a los efesios describe a los gentiles como gente «sin
esperanza y sin Dios en este mundo» (Ef 2,12). La esperanza esta
basada en Dios, en su amor concreto y personal. Aunque existan

86



esperanzas humanas, estan limitadas a esta vida y no se extienden
mas alla. Sin Dios no se puede tener verdadera esperanza en algo
definitivo.

La certeza de que Dios esta empenado

La esperanza cristiana tiene una caracteristica que es aparentemente
contradictoria: la certeza. {Podemos tener certeza de algo que es
posible, pero no inmediato ni completamente seguro? Si: tenemos
una esperanza segura, fundamentada en la voluntad de Dios, en que
él es fiel a su amor por nosotros.

«Esta es la voluntad de Dios, vuestra santificacion» (17es 4,3). Esto
no significa solo que Dios quiera que seamos santos, sino que €l
mismo esta empeinado —por decirlo de algin modo— en nuestra
santificacion. Dios no solo nos da los medios —la revelacion, los
sacramentos...— sino que, sin forzar nuestra libertad —dandonos la
libertad— nos da también todas las gracias necesarias para que
lleguemos a la meta. Tenemos la esperanza segura de llegar a la
meta si queremos, porque la gracia no nos faltara: Dios es fiel.

Como reflejan las palabras de san Pablo en la Epistola a los efesios:
«Dios, que es rico en misericordia, por el gran amor con que nos
amo, aunque estdbamos muertos por nuestros pecados, nos dio vida
en Cristo; por gracia habéis sido salvados, y con él nos resucit6 y nos
hizo sentar en los cielos por Cristo Jesus» (Ef 2,4-7). El Apo6stol no
dice «nos hara sentar en los cielos», sino «nos hizo sentar en los
cielos». Esta fuerza de la esperanza lleva a la certeza, sin dejar de ser
esperanza.

San Josemaria escribi6: «Estoy feliz con la certeza del cielo que
alcanzaremos, si permanecemos fieles hasta el final» (Amigos de
Dios, n. 208). Aunque podria parecer contradictorio «estar seguro de
algo que no es seguro», en realidad no es contradictorio. En eso
consiste la esperanza cristiana verdadera. Tenemos tal seguridad en

87



el amor de Dios, que podemos tener una esperanza cierta y segura.
Esta esperanza se sobrepone a nuestras miserias y defectos, y nos
lleva a la seguridad de que, como decia nuestro Padre, aunque nos
moriremos con defectos, podemos ser santos porque el Sefior, con
nuestra correspondencia, nos llevara a una santidad que consiste en
la plenitud del amor. Y la plenitud del amor es enteramente
compatible con tener defectos, siempre que esos defectos no se
acepten ni se quieran, sino que luchemos por amor una y otra vez
contra ellos, aunque no se logre vencerlos totalmente.

Por tanto, estamos ciertos de que iremos al cielo si somos fieles, si
permanecemos en su amor. Y, ademas, tenemos la seguridad de que
seremos fieles si queremos, si libremente perseveramos en el amor,
porque la gracia de Dios no nos va a faltar.

La seguridad de lo imposible

La esperanza cristiana no es una esperanza quimérica, porque
contamos con la gracia de Dios. Por eso, en el plano sobrenatural,
pensando tanto en nuestra santificacién personal, como en la eficacia
permanente de la labor apostélica de la Obra, tanto en la vida
personal como en nuestro empeiio por sacar el Opus Dei adelante,
debemos tener en cuenta lo que decia san Josemaria sobre «la
seguridad de lo imposible» (Carta 29, n. 60). La esperanza hace
posible «tener la seguridad de lo imposible».

La seguridad de lo imposible, en primer lugar, de ser santos, porque
cuando experimentamos nuestra debilidad o nuestra limitada
capacidad, parece imposible que podamos llegar a ser santos. Sin
embargo, tenemos la seguridad de que podemos, porque poseemos la
fe en el amor de Dios, que es el fundamento de la esperanza.

Es también muy bonito el recuerdo que san Pablo hace en su Epistola
a los romanos de la figura de Abraham, quien esper6 contra toda
esperanza. Nuestro Padre solia recordar mucho esta expresion:

88



«Esperar contra toda esperanza». Nuevamente, dicho asi, parece una
contradiccion, pero entendido correctamente, es la plenitud de la
esperanza. Significa que podemos esperar también cuando
humanamente no hay motivo.

La esperanza cristiana, por tanto, tiene un fundamento firme: el
ofrecimiento de Dios mismo de la unién con él, que en eso consistira
la gloria del cielo. Pero esa esperanza se expresa también en muchos
aspectos de la vida diaria. Es muy importante la esperanza
apostolica. Como escribe san Pablo en la Primera epistola a los
corintios: «Sabed que vuestro trabajo no es vano en el Senor» (1Cor
15,58). Nuestro Padre quiso poner las palabras latinas de este texto
en el dintel de piedra de una puerta de la Villa Vecchia, en Roma:
Semper scientes quod labor vester non est inanis in Domino. Nada
de lo que hacemos es vano ante Dios.

El Papa, en Spes non confundit, invita a transmitir esperanza,
cuando escribe: «Que no falte una atencion inclusiva hacia cuantos
hallindose en condiciones de vida particularmente dificiles
experimentan la propia debilidad» (n. 11). Es muy importante dar
esperanza, porque mucha gente parece no tenerla. Vivir sin
esperanza, vivir sin verdaderas metas que valgan la pena, es
paralizante. Hay que dar esperanza en el apostolado, en la atencién a
las personas de Casa a las que ayudamos, de un modo u otro. Hemos
de ser personas que dan esperanza, que no ponen mas énfasis en las
dificultades que en las soluciones. Hay que ser positivos, ser
transmisores de esperanza.

Necesitamos vivir de esperanza también al experimentar las
dificultades personales. Todos tenemos dificultades de un modo u
otro: ante la experiencia de los propios defectos, en el trabajo, de
salud, de todo tipo. En la vida podemos encontrar, y encontramos,
dificultades. El Papa, en Spes non confundit, cita largamente el texto
de la Epistola a los romanos: «{Quién podra entonces separarnos del
amor de Cristo? ¢Las tribulaciones, las angustias, la persecucion, el

89



hambre, la desnudez, los peligros, la espada? Pero en todo esto
obtenemos una amplia victoria gracias a aquel que nos amo6. Porque
tengo la certeza de que ni la muerte, ni la vida, ni los dngeles, ni los
principados, ni lo presente, ni lo futuro, ni los poderes espirituales,
ni lo alto, ni lo profundo, ni ninguna otra criatura podra separarnos
jamas del amor de Dios, manifestado en Cristo Jesus, nuestro Senor»
(Rm 8,35-39). Es un texto extraordinario, para meditarlo muchas
veces en la oracion.

El Papa comenta brevemente: «He aqui por qué esta esperanza no
cede ante las dificultades, porque se fundamenta en la fe y se nutre
de la caridad» (Spes non confundit, n. 3). Y de este modo, hace
posible que sigamos adelante en la vida. Es asi, por muchas
dificultades que atravesemos. ¢Qué nos va a separar del amor de
Dios? ¢Los principados, las potestades, la muerte, la vida, la espada,
los peligros, el hambre? Nada nos puede apartar, si no queremos
alejarnos nosotros. Porque «nada nos puede separar del amor de
Dios —dice san Pablo—, manifestado en Cristo Jests» (Rm 8,39).
Solo nosotros nos podemos separar del amor de Dios. Solo nosotros.
Ni el demonio, ni la enfermedad, ni las contrariedades. Solo nuestra
propia libertad. Por eso, ante las dificultades podemos tener siempre
una gran esperanza en el amor de Dios, manifestado en Cristo Jests.

¢Doénde esta tu esperanza?

También en este contexto, es estupendo releer el siguiente texto de
nuestro Padre, en la Instruccion para la labor de san Rafael:
«“Trabajad, llenos de esperanza: plantad, regad, confiando en el que
da el incremento, Dios” (1Cor 3,7). Y, cuando el desaliento venga, si
esta tentacién permitiera el Sefior; ante los hechos aparentemente
adversos; al considerar, en algunos casos, la ineficacia de vuestros
trabajos apostolicos de formacion; si alguien, como a Tobias padre,

"

os preguntara: “ubi est spes tua?, ¢donde esta tu esperanza?...”,
alzando vuestros ojos sobre la miseria de esta vida, que no es vuestro

90



fin, decidle con aquel var6én del Antiguo Testamento, fuerte y
esperanzado, “quoniam memor fuit Domini in toto corde suo” (Tb
1,13), porque siempre se acord6 del Sefior y lo am6 con todo su
corazon: “Filii sanctorum sumus, et vitam illam expectamus, quam
Deus daturus est his, qui fidem suam nunquam mutant ab eo”;
“somos hijos de santos, y esperamos aquella vida que Dios ha de dar
a quienes nunca abandonaron su fe en él” (Tb 2,18)» (Instruccién, 9-
I-1935, n. 19, recogido en Croénica de febrero de 2025, cfr. AGP,
Biblioteca, Po1). Ante las dificultades, hemos de trabajar llenos de
esperanza; hemos de plantar, confiando en Dios, que da el
incremento. No confiando en nuestras fuerzas, sino poniéndolas al
servicio del Senor en toda la labor apostolica. Una vez mas, sabiendo
que nuestra esperanza esta en la seguridad del amor de Dios por
nosotros.

Por tanto, esperanza en la entrega, con generosidad. Vale la pena ser
generosos en el apostolado, en todo lo que supone el esfuerzo de ir al
encuentro de la gente. También la mortificacion por la labor
apostolica, que supone dedicacion de tiempo, superar dificultades,
etc.

San Josemaria, estando en Venezuela, coment6: «Me acordaba de
cuando comenzamos la labor hace tantos afios. Empecé con tres, y
ahora son tantos miles, cientos de miles. Pero habia esperanza.
Cuentan de Alejandro Magno que, mientras se preparaba para una
batalla, antes reparti6 todos sus bienes entre sus capitanes. Y uno de
ellos le dijo: “Pero, Senor, ¢y a ti qué te queda?”. A lo que él
respondid: “A mi me queda la esperanza”». Y anadié: «Yo os veo, y
me queda la esperanza» (De nuestro Padre, Apuntes de su
predicacion, 10-1I-1975). Es asi. Estas palabras nos pueden llevar a
tener esperanza en los demas. Cuando experimentéis vuestra
debilidad personal, os podéis llenar de esperanza al ver a vuestros
hermanos. Y esa esperanza esta llamada a extenderse al mundo
entero.

01



Paz, oracion, alegria

El Papa habla de tener esperanza en la paz en el mundo, una paz que
esta muy ausente. No solo por las principales guerras que hay, que
son tremendas y tristes, sino por la falta de paz en muchos ambientes
de las sociedades. Decia nuestro Padre: «No hay paz en las
conciencias» (En didlogo con el Senior, n. 101). El Papa menciona
«que el primer signo de esperanza se traduzca en paz para el mundo,
el cual vuelve a encontrarse sumergido en la tragedia de la guerra»
(Spes non confundit, n. 8). Esperanza en que el mundo ird mejor,
ciertamente, porque es también esperanza en la eficacia del
apostolado. Pero con realismo; no sabemos qué pasara, no podemos
predecir el futuro.

De hecho, el Apocalipsis y las predicciones que hace el Sefior en el
Evangelio sobre el fin del mundo son muy dramaticas. Pero eso no
nos quita la esperanza; es mas, nos impulsa a que, en lo que esté de
nuestra parte, todo vaya a mejor. Pensando en la situacion actual, en
algunos paises vivimos en ambientes muy descristianizados. Cada
vez hay mas gente que, siendo catolica, no frecuenta los sacramentos.
Hay ciudades en paises tradicionalmente creyentes, donde habia una
practica religiosa amplisima, donde ahora solo va a Misa los
domingos un tanto por ciento muy pequeno de la poblacion. Pero, a
la vez, hay otros lugares donde las cosas estan mucho mejor. Y, en
unos sitios y en otros, podemos tener la conviccién de que la gente es
buena, como decia don Javier: «iCuanta gente buena hay en el
mundo!». En tantas ocasiones lo que falta es formacién. Por eso, las
dificultades que encontremos en la labor apostélica nunca deben ser
motivo de desanimo, sino ocasiéon para rezar mas, para lanzarnos,
para acercarnos a las personas y poder ayudarlas, con la amistad y la
confidencia. Cuanto mas dificil es el ambiente, mas cuenta el Senor
con nosotros; no porque seamos mejores, sino porque ¢l nos ha dado
mucha formacion, a pesar de que seamos tan poca cosa. Por lo tanto,
ifuertes en la esperanza!

92



Y esto se aplica a todo. ¢Qué esperanza tenemos en la oracién? El
Senor ha dicho: «Pedid y recibiréis» (Jn 16,24). Es impresionante.
Pedid y recibiréis, son palabras absolutamente verdaderas.
Ciertamente, a veces pedimos y no recibimos, pero podemos pensar
que recibimos de otro modo, o que no pedimos bien. En fin, otras
veces pedimos bien y parece que no recibimos. Por ejemplo, pedimos
por una intenciéon apostoélica determinada o para que se cure una
persona, y no se cura... Entonces, ¢ha sido inttil la oracion? No.
Aunque no hemos obtenido lo que pediamos, esa oracion no ha sido
ineficaz. Podemos estar seguros en la esperanza, por la fe en la
palabra de Dios. Nada se pierde.

Por ultimo, esperanza con alegria. «Alegres en la esperanza» (Rm
12,12), dice san Pablo. Y no es una esperanza de novela rosa, todo
bonito, por eso anade: «Alegres en la esperanza, pacientes en la
tribulacion, constantes en la oracion». San Josemaria nos lo decia
asi: «Optimistas, alegres: iDios estd con nosotros! Por eso,
diariamente me lleno de esperanza» (Memoria del beato Josemaria
Escriva, p. 115). Optimistas, alegres porque Dios estd con nosotros.
La virtud de la esperanza nos hace ver lo positivo, lo bonito de la
vida, porque vemos en todo, aun sin entender, el amor de Dios. Por
eso, cuando nos sintamos un poco desanimados, pesimistas, tristes,
reaccionemos pronto, con un acto de fe grande en el fundamento de
esta esperanza alegre: hoy, ahora, Dios me est4 amando con locura.
Cada uno tiene que decir esto, pensarlo con un acto de fe profundo. Y
eso nos levanta.

Hablando de esperanza, nos viene al pensamiento y al corazén la
santisima Virgen, Spes nostra. Ella es la madre de nuestra
esperanza, la que nos consigue del Sefior esta gracia de la esperanza,
para tenerla y para darla, como dice san Pedro: «Debemos estar
siempre dispuestos a dar razén de nuestra esperanza» (1P 3,15).

* K ¥

93



Termino con la espléndida frase de san Pablo: «Que el Dios de la
esperanza os colme de toda alegria y paz en la fe, para que abundéis
en la esperanza con la fuerza del Espiritu Santo» (Rm 15,13). Os
aconsejo que la leais y meditéis mucho. Que estemos contentos y,
cuando haya motivos humanos para no estarlo, pensemos que por
encima de todo motivo humano hay uno mucho mas grande, que es
el fundamento de nuestra esperanza: el amor de Dios por nosotros.

Volver al contenido

94



Conferencia “Eucaristia y sacerdocio” en el
centenario de la ordenacion sacerdotal de san
Josemaria
(27-111-2025)

Zaragoza, Espana

En esta celebracidn del centenario de la ordenacion sacerdotal de san
Josemaria, me detendré principalmente en unos pocos textos suyos,
sobre algunos aspectos de la relacién entre sacerdocio y Eucaristia.
Son textos que, junto a su contenido doctrinal, expresan también la
viva experiencia de su alma sacerdotal.

Voy a fijarme primero en el sacerdocio en cuanto ordenado a la
Eucaristia, después en la importancia que esta tiene en la
santificaciéon del sacerdote y, finalmente, su papel en la mision
pastoral que el presbitero esta llamado a realizar.

Sacerdocio para la Eucaristia

La Eucaristia, concretamente el sacrificio eucaristico, es central en la
vida cristiana. San Josemaria lo resumia en la expresion “centro y
raiz”; por ejemplo, en el siguiente texto de una de sus cartas:
“Siempre os he ensenado, hijas e hijos queridisimos, que la raiz y el
centro de vuestra vida espiritual es el Santo Sacrificio del Altar, en el
que Cristo Sacerdote renueva su Sacrifico del Calvario, en adoracion,
honor, alabanza y accion de gracias a la Trinidad Beatisima”50],

Tan metida estaba esta idea en su alma y en su corazon, que la
repitié con frecuencia de palabra y por escritol5]. Al mismo tiempo,
afiadia que, si el Sacrificio eucaristico es “el centro y la raiz de la vida

95



del cristiano, lo debe ser de modo especial de la vida del
sacerdote”[52],

A san Josemaria le debi6 suponer una honda alegria que, afios mas
tarde, un texto del Concilio Vaticano II tan significativo como el
Decreto Presbyterorum Ordinis, al hablar de la relacion entre
sacerdocio y Eucaristia, se sirviera de esa misma expresion al afirmar
que el Sacrificio eucaristico es “centro y raiz de toda la vida del
presbitero”[53],

a) Centro y raiz de la vida del presbitero

En realidad, es légico que se insista en este punto en el caso del
sacerdote. Como escribié Benedicto XVI, “la relacion intrinseca entre
Eucaristia y sacramento del Orden se desprende de las mismas
palabras de Jesis en el Cenaculo: «haced esto en conmemoracion
mia» (Lc 22,19). En efecto, la vispera de su muerte, Jesus instituyo la
Eucaristia y fundé al mismo tiempo el sacerdocio de la nueva
Alianza. (...) Nadie puede decir «esto es mi cuerpo» y «éste es el caliz
de mi sangre» si no es en el nombre y en la persona de Cristo, tinico
sumo sacerdote de la nueva y eterna Alianza (cf. Hb 8-9)”[54],

El papa Francisco ha subrayado cémo esa identificacion con Cristo
sacerdote se extiende a la entera vida del presbitero. Este “no puede
decir: «Tomad y comed todos de él, porque esto es mi Cuerpo, que
sera entregado por vosotros», y no vivir el mismo deseo de ofrecer su
propio cuerpo, su propia vida por el pueblo a él confiado”[55],

Esta honda transformacion del presbitero esta intimamente ligada a
la Eucaristia. San Josemaria lo comentaba en una homilia: “Por el
Sacramento del Orden, el sacerdote se capacita efectivamente para
prestar a Nuestro Senor la voz, las manos, todo su ser; es Jesucristo
quien, en la Santa Misa, con las palabras de la Consagracién, cambia
la sustancia del pan y del vino en su Cuerpo, su Alma, su Sangre y su



Divinidad. En esto se fundamenta la incomparable dignidad del
sacerdote”5€],

b) Dignidad y debilidad

Desde estas consideraciones sobre la relacién entre sacerdocio y
Eucaristia, se entiende que esta sea a la vez el centro hacia el que
todo converge e, inseparablemente, la raiz de esta convergencia. Es
centro, pues, si Dios es quien atrae hacia si en Cristo todo y a todos,
la Eucaristia es el lugar en que tiene lugar la ofrenda del mundo al
Padre, por Cristo, con El y en El. Al mismo tiempo, “el mismo Cristo
se pone en manos de los sacerdotes, que se hacen asi dispensadores
de los misterios —de las maravillas— del Sefior (1Cor 4,1)”157].

¢Es posible en la tierra una accion mas elevada? La accion mas
propia de Cristo, Sumo Sacerdote misericordioso y fiel, mediador de
la nueva alianza (cfr. Hb 2,17y 9,15), queda en manos de su criatura.
Por él se eleva el culto de adoracion al Padre, y por él llegan los dones
divinos a los fieles.

Asi lo expresa el Concilio Vaticano II: los presbiteros “ejercitan su
oficio sagrado, sobre todo, en el culto eucaristico, en el que,
representando la persona de Cristo, y proclamando su Misterio, unen
las oraciones de los fieles al sacrificio de su Cabeza, Cristo (...), que se
ofrece a si mismo al Padre, como hostia inmaculada (cfr. Hb 9,11-
28)”[581,

Se entiende que no pueda ser otro el centro de la vida del sacerdote.
Mas adn, se puede decir que la santa Misa constituye el fin principal
de la ordenacién, el acto en que “todo el ministerio sacerdotal
encuentra su plenitud, su sentido, su centro y su eficacia”[59].

Ciertamente, la dignidad del sacerdocio se encuentra con la
conciencia que tiene cada sacerdote de su propia indignidad, y eso
mismo constituye el primer motivo para procurar vivir muy unido al
Sefior[20], En la misma celebracion de la Eucaristia, las oraciones que

97



el sacerdote reza en secreto y en las que se dirige en nombre propio
al Sefnor le ayudan, como recuerda el Misal, a ser consciente de su
misién, y asi poder realizarla con mayor atencion y piedad. Esas
oraciones suelen tener un caracter penitencial y las encontramos en
momentos clave de la celebracion eucaristica: antes de proclamar el
Evangelio, al concluir el Ofertorio y preparandose a entrar en la gran
Plegaria eucaristica, al disponerse para comulgar el Cuerpo y Sangre
de Cristo.

El sacerdote es consciente de que, por la gracia que recibe en la
ordenacién y por la accion del Espiritu Santo en la Iglesia, al
acercarse al altar, no es él quien se dispone a celebrar el culto al
Padre, sino que es Cristo mismo quien, en él, “renueva en el Altar su
divino Sacrificio del Calvario”®1], El gesto externo de revestirse con
los ornamentos sacerdotales recuerda al celebrante esta verdad. En
efecto, al vestirse con los ornamentos, pone de manifiesto el
acontecimiento interior y la tarea que de él deriva: revestirse de
Cristo, entregarse a El como El se entregd por nosotros. Los
ornamentos no son signos de poder o de superioridad: son simbolos
que recuerdan a todos —y en primer lugar a los mismos sacerdotes—
que ahora no estan actuando como personas particulares, sino in
persona Christi y también in persona ecclesiae. De ese modo, las
vestiduras sagradas recuerdan también que los celebrantes no son
duefios, ni de la celebracién ni de la comunidad, sino servidoresl©2],

c¢) Eucaristia y otras funciones sacerdotales

La centralidad de la Eucaristia en la vida del presbitero no es
obstaculo para afirmar, como hace el Decreto Presbyterorum
Ordinis, que los presbiteros “tienen como obligacién principal el
anunciar a todos el Evangelio de Cristo”[3]. Y esto no s6lo porque la
predicacion del Evangelio precede cronolégicamente a la celebracion
de la Eucaristia, sino también y sobre todo porque la predicaciéon
conduce hacia la Eucaristia, y de ésta —de Cristo que se entrega a la

98



Iglesia— toma la fuerza de ser palabra de vida eterna (cfr. Jn 6,68)
[64]. De hecho, como consideraré méas adelante, toda la actividad del
sacerdote brota de la Eucaristia como de su mas intima fuente. La
celebracion de la Eucaristia no es la tinica funciéon sacerdotal; sin
embargo, se entiende que sea su principal y mas constitutiva mision,
también porque en ella se resumen todos los misterios de la fe
cristiana.

Eucaristia y santificacion del sacerdote

Considerando qué es la Eucaristia, se entiende bien que san
Josemaria escribiera: “El sacerdocio pide —por las funciones
sagradas que le competen— algo més que una vida honesta: exige una
vida santa en quienes lo ejercen, constituidos —como estan— en
mediadores entre Dios y los hombres”[65],

a) La Eucaristia y la conformacion con Cristo

En la configuracion con Cristo Cabeza, propia del ministerio
ordenado, el Decreto Presbyterorum Ordinis senala que los
sacerdotes “se ordenan a la perfeccion de la vida por las mismas
acciones sagradas que realizan cada dia, como por todo su
ministerio, que desarrollan en unién con el Obispo y con los
presbiteros”66],

El Sacrificio eucaristico, en el que realiza su misién o funcion
principal, es al mismo tiempo para el sacerdote —como para todo
cristiano— el principal medio de santificacion, de identificaciéon con
Cristo. En palabras de Benedicto XVI: “si la santa Misa se vive con
atencion y con fe, es formativa en el sentido mas profundo de la
palabra, pues promueve la configuracién con Cristo y consolida al
sacerdote en su vocacion”o7],

Este aspecto formativo profundo, que tiene la misma celebracion,
resulta l6gico si se tiene presente que “las palabras y los ritos

99



litirgicos son expresion fiel, madurada a lo largo de los siglos, de los
sentimientos de Cristo y nos ensenan a tener los mismos
sentimientos que él; conformando nuestra mente con sus palabras,
elevamos al Sefior nuestro corazén”®8], La Santa Misa se convierte
asi en una escuela de vida.

Por otra parte, la identificaciéon con Cristo en la misma celebracién
lleva, en ocasiones a que “el Seiior haga descubrir a cada uno de
nosotros en qué debe mejorar, qué vicios ha de extirpar, cbmo ha de
ser nuestro trato fraterno con todos los hombres”[69],

Asi pues, en la celebracién y por vias distintas, la existencia del
sacerdote se va convirtiendo en una existencia eucaristica. No solo
porque se alimente de la Eucaristia y tenga su celebracion como el
acto central de su vida, sino también porque, en todo, el sacerdote
vive en la misma actitud con la que Cristo se hace alimento de sus
hermanos los hombres.

b) Desde la Trinidad para llevar el mundo a la Trinidad

Ampliando un poco la mirada, comprendemos que en el encuentro
con Cristo en la Eucaristia se recibe “la donacién misma de la
Trinidad a la Iglesia”[7]. En efecto, la Santa Misa es la accién en la
que se manifiesta maximamente el amor de la Trinidad. “La plegaria
al Padre —explica san Josemaria— se hace constante. El sacerdote es
un representante del Sacerdote eterno, Jesucristo, que al mismo
tiempo es la Victima. Y la accion del Espiritu Santo en la Misa no es
menos inefable ni menos cierta. Por la virtud del Espiritu Santo,
escribe San Juan Damasceno, se efectila la conversion del pan en el
Cuerpo de Cristo’l72]. En la Eucaristia, la persona humana se
diviniza, y de la Eucaristia brota la alegria, fruto del Espiritu Santo,
caracteristica de la existencia cristiana.

La Eucaristia es, pues, la realidad en torno a la cual se articula la vida
espiritual del presbitero: es su raiz y su centro, su fuente y la

100



anticipacién sacramental de su meta definitiva. Esta centralidad y
radicalidad otorga al cristiano, y concretamente al sacerdote, la
capacidad de convertir toda actividad cotidiana en culto a Dios. Es
esta una ensefianza en la que san Josemaria insistio, especialmente
al dirigirse a fieles corrientes, con un trabajo en medio del mundo,
pues incumbe a todos aquellos que participan en el sacerdocio de
Cristo, sea en el sacerdocio comun, sea en el sacerdocio ministerial.

El sacerdote es consciente de haber sido escogido entre sus
hermanas y hermanos para presentar al Padre la ofrenda de la
Iglesia, que Cristo mismo asume y hace propia. En este sentido, san
Josemaria se esforzaba por hacer del dia una Misa, procurando que
ese acto de culto se fuera desbordando, como él mismo ensefiaba, en
jaculatorias, en visitas al Santisimo, en ofrecimiento del trabajo y de
las relaciones cotidianas!72],

c) Don y tarea

Que la Eucaristia sea efectivamente el centro y la raiz de la vida del
presbitero constituye no solo un don, sino también una tarea
personal de correspondencia a lo que se ha recibido de Dios. San
Juan Pablo II escribi6 en una de sus Cartas de jueves santo a los
sacerdotes: “Celebremos siempre con fervor la Sagrada Eucaristia.
Postrémonos con frecuencia delante de Cristo Eucaristia. Entremos,
de algiin modo, «en la escuela» de la Eucaristia”l73],

Los detalles en que se puede manifestar el deseo de cuidar la santa
Misa son innumerables, como creativa es la capacidad de amar que
tiene una persona. Lo importante es no perder de vista que, como
predicaba san Josemaria, “la vida litargica es vida de amor; amor a
Dios Padre, por Jesucristo en el Espiritu Santo, con toda la
Iglesia”74], Ese amor no es una realidad abstracta, sino muy
concreta: encarnada. Al fundador del Opus Dei le gustaba repetir que
“tenemos que ser muy humanos; porque, de otro modo, tampoco

101



podremos ser divinos”l75]. Y lo explicaba de un modo muy elocuente:
“fijaos en que Dios no nos declara: en lugar del corazén, os daré una
voluntad de puro espiritu. No: nos da un corazdén, y un corazéon de
carne, como el de Cristo. Yo no cuento con un corazéon para amar a
Dios, y con otro para amar a las personas de la tierra. Con el mismo
corazon con el que he querido a mis padres y quiero a mis amigos,
con ese mismo corazén amo yo a Cristo, y al Padre, y al Espiritu
Santo y a Santa Maria”[7¢],

El amor del sacerdote a la santa Misa, el esfuerzo por darle la
centralidad que objetivamente le corresponde, puede expresarse de
mil modos distintos. Por ejemplo, san Josemaria solia dividir el dia
en dos partes: la primera mitad para dar gracias por la Comunio6n, y
la otra mitad, para prepararse para el dia siguiente.

Otro aspecto en que quisiera fijarme es su recurrente invitacion a
celebrar la Eucaristia con calma. Resulta muy actual esa sugerencia,
en este mundo marcado por la distraccion y la prisa. En un tono muy
personal, confiaba a un grupo de sacerdotes algo que habia vivido
recientemente, durante una ceremonia universitaria: “Mientras no
me tocaba hablar, estuve pensando mucho en el amor de los
sacerdotes a Nuestro Sefor, y cdmo no se lo sabemos mostrar porque
tenemos mucha prisa casi siempre. iDemasiada! Los enamorados no
la tienen. Fijaos como se acompaiian, una y otra vez... No se deciden
a separarse”. Y a continuacién les animaba: “Celebrad la Santa Misa
con calma. iQue esperen! Luego haremos una espléndida labor, si
hemos sabido no tener prisa, porque verdaderamente, in persona
Christi, realizamos una honda tarea sacerdotal”[77],

d) Acompanar al Senior en el sagrario

Junto a la celebracion de la santa Misa, en la que se realiza de modo
especial la relacion personal del sacerdote con la Eucaristia, la
presencia permanente de Cristo en el Sagrario constituye un

102



recordatorio constante para dar a toda la existencia una orientacion
eucaristica precisa.

La Eucaristia es para el sacerdote una presencia viva que consuela y
da firmeza. Como escribi6 san Juan Pablo II: “muchos sacerdotes, a
través de los siglos, han encontrado en ella el consuelo prometido
por Jesus la tarde de la Ultima Cena, el secreto para vencer su
soledad, el apoyo para soportar sus sufrimientos, el alimento para
retomar el camino después de cada desaliento, la energia interior
para confirmar la eleccion de fidelidad”[78].

En la biografia de san Josemaria son importantes, ya en su
adolescencia en Logrofio, los largos tiempos que pasaba en oracion,
por las tardes, junto al sagrario de La Redonda. Al encontrarnos
ahora en Zaragoza, es imposible no recordar las noches que pasé en
oracion en una de las tribunas que se asomaban sobre el presbiterio
de la iglesia del Seminario de San Carlos. Mantuvo esa misma
devocion a lo largo de los afnos, y es conocido el modo en que
promovio el culto eucaristico, en momentos en que en muchos sitios
se ponia en duda la fe de la Iglesia.

En uno de sus viajes a América, recomendaba a los sacerdotes que
hicieran mucha compania al Santisimo Sacramento. Queria que en
todos aumentase la piedad eucaristica, y les hacia notar que “sin
hacerlo porque os vean las personas de vuestra iglesia, los feligreses
de vuestra parroquia, no os ha de importar que os vean. Si estais
pendientes del Sefior, y la gente conoce vuestro amor, os preguntara
los motivos; y podéis hablar entonces de ese enamoramiento que os
tiene que llenar toda la vida”[79],

Como se desprende de estas sencillas palabras, la correspondencia
del sacerdote al don eucaristico, como centro de su vida espiritual, se
desborda en la accién guiada por la caridad pastoral.

Eucaristia y caridad pastoral

103



La caridad pastoral lleva a que el sacerdote sea servidor de todos. En
una de sus cartas, san Josemaria escribia que los sacerdotes,
“siguiendo el ejemplo del Sefior —que no vino a ser servido sino a
servir: non veni ministrari, sed ministrare (Mt 20,28)—, hemos de
saber poner nuestros corazones en el suelo, para que los demas pisen
blando”!82], Esta actitud no nace de una mera decision ética, sino que
tiene su fuente en la relacién personal con Dios, con ese Dios que se
abaja y se entrega hasta el punto de hacerse alimento de su criatura
en la Eucaristia.

a) Una existencia eucaristica

La fuerza espiritual para vivir la propia vida como una entrega a los
demas surge eminentemente de la union con el mismo Jesucristo en
el sacrificio eucaristicol81]. En él se hace sacramentalmente presente
el sacrificio de la Cruz, don total de Cristo a su Iglesia, como
testimonio supremo de su ser Cabeza y Pastor, Siervo y Esposo. De
este modo, la Eucaristia es raiz y centro también de la dimensién
pastoral de la vida del presbitero. En palabras de san Juan Pablo II:
“la caridad pastoral del sacerdote no so6lo fluye de la Eucaristia, sino
que encuentra su mas alta realizaciéon en su celebracion, asi como
también recibe de ella la gracia y la responsabilidad de impregnar de
manera sacrificial toda su existencia”[82],

Dicho de otro modo, el sacerdote esta llamado a vivir una existencia
eucaristica, esto es, una vida a imagen del sacrificio de Cristo que
celebra en la santa Misa. El papa Francisco lo explicaba en el Jubileo
de los Sacerdotes del ano 2016: “en la celebracién eucaristica
encontramos cada dia nuestra identidad de pastores. Cada vez
podemos hacer verdaderamente nuestras las palabras de Jests:
«Esto es mi cuerpo que se entrega por vosotros». Este es el sentido
de nuestra vida, son las palabras con las que, en cierto modo,
podemos renovar cotidianamente las promesas de nuestra
ordenacion”[83],

104



En ultima instancia, la caridad pastoral, que se confiere al sacerdote
en el sacramento del Orden, es un don que se actualiza en cada
Eucaristia y que debe traducirse en el dia a dia en una conducta
correspondiente.

b) Corresponder al don recibido, conformarse con ese don

Al celebrar la Eucaristia, es preciso procurar identificarse con la
entrega de Cristo, encarnandola en la propia vida. San Josemaria lo
explicaba de modo grafico en una de sus homilias: “El que no labra el
terreno de Dios, el que no es fiel a la mision divina de entregarse a
los demas, ayudandoles a conocer a Cristo, dificilmente lograra
entender lo que es el Pan eucaristico. Nadie estima lo que no le ha
costado esfuerzo”[84],

Luego desarrollaba esa idea sirviéndose de una imagen de la
Escritura, y poniendo el acento en la identificacion con Jesucristo:
“Para apreciar y amar la Sagrada Eucaristia, es preciso recorrer el
camino de Jesus: ser trigo, morir para nosotros mismos, resurgir
llenos de vida y dar fruto abundante: iel ciento por uno! Ese camino
se resume en una uUnica palabra: amar. Amar es tener el corazon
grande, sentir las preocupaciones de los que nos rodean, saber
perdonar y comprender: sacrificarse, con Jesucristo, por las almas
todas”[85],

Y concluia san Josemaria: “Para amar de ese modo, es preciso que
cada uno extirpe, de su propia vida, todo lo que estorba la Vida de
Cristo en nosotros: el apego a nuestra comodidad, la tentacion del
egoismo, la tendencia al lucimiento propio. Sélo reproduciendo en
nosotros esa Vida de Cristo, podremos trasmitirla a los demas; sélo
experimentando la muerte del grano de trigo, podremos trabajar en

las entranas de la tierra, transformarla desde dentro, hacerla
fecunda”(86],

105



Si la Eucaristia es para el sacerdote el lugar “central y radical” de su
identificaciéon con Cristo y con su don salvifico, la caridad pastoral le
llevara necesariamente a conducir a los fieles a esta misma fuente de
vida, en la que estd también el ejercicio principal del sacerdocio
comun de los fieles. Eso lo puede hacer el sacerdote no s6lo con su
predicacion, sino también “viviendo” él mismo la Misa con esta fe:
celebra la Eucaristia por la Iglesia y en presencia de la Iglesia
—incluso aunque el pueblo no participe— y también por eso su vida
esta llamada a imitar el sacrificio de Cristo, quien “amoé a la Iglesia y
se entreg6 a si mismo por ella” (Ef 5,25).

En definitiva, el ministro no puede limitarse a ser un canal inerte por
el que pasan la palabra y los sacramentos de la Iglesia: debe adaptar
su vida al caracter sacramental que ha recibido, que lo conforma con
Cristo, orientando toda su existencia hacia esa entrega plena que
encuentra su centro y raiz en la celebracion de la Eucaristia en
beneficio de toda la Iglesia. “Un sacerdote —explica san Josemaria—
que vive de este modo la Santa Misa -adorando, expiando,
impetrando, dando gracias, identificindose con Cristo- y que ensena
a los deméas a hacer del Sacrificio del Altar el centro y la raiz de la
vida del cristiano, demostrara realmente la grandeza incomparable
de su vocacidn, ese caracter con el que esta sellado, que no perdera
por toda la eternidad”[87],

Cuanto méas se comprende la légica de la Cruz presente en la santa
Misa, tanto mas se vive el ministerio como don total de si mismo.
Refiriéndose a la gracia propia de la plenitud del sacerdocio, el
Catecismo de la Iglesia Catoélica afirma: “Esta gracia le impulsa a
anunciar el Evangelio a todos, a ser modelo de su rebaio, a
precederlo en el camino de la santificacion identificandose en la
Eucaristia con Cristo Sacerdote y Victima, sin miedo a dar la vida por
sus ovejas”[88],

c¢) Vivir para los hermanos, vivir para la Iglesia

106



Los sacerdotes —imitando aquello de lo que se ocupan: la entrega
total de Cristo— obtienen de la Eucaristia la fuerza espiritual
necesaria para sacrificarse gozosamente al servicio de sus hermanos,
especialmente por quienes mas lo necesitan, por aquellos que son
“descartados” por el mundo.

En efecto, la existencia eucaristica del sacerdote se expresa en mil
detalles de atencion y cuidado. Especialmente se manifiesta en la
misericordia con la que acoge a quienes acuden a la Iglesia buscando
la reconciliacion, y en el amor con el que va en busca de quienes no
conocen a Cristo o se han alejado de él. A través de todos los aspectos
de su ministerio, prepara y guia a todas las personas hacia el
encuentro con Jesus en la Eucaristia, consciente de la necesidad que
todos tenemos de un encuentro personal con Jesucristo.

Finalmente, conviene considerar que la centralidad y radicalidad de
la Eucaristia en el ministerio del presbitero, como don y como tarea,
tiene una dimension eclesial evidente y esencial, ya que “la
Eucaristia, en la que el Sefior nos entrega su Cuerpo y nos
transforma en un solo Cuerpo, es el lugar donde permanentemente la
Iglesia se expresa en su forma mas esencial: presente en todas partes
y, sin embargo, s6lo una, asi como uno es Cristo”[89],

La doble dimension universal y particular de la Iglesia se proyecta
también sobre el ministerio sacerdotal, y es principalmente en la
Eucaristia donde el sacerdote puede y debe sentir solicitud por toda
la Iglesia y, con la Iglesia y en la Iglesia, solicitud por todo el mundo.
En este sentido, el sacerdote en el altar, como Cristo en el Goélgota,
carga sobre si el peso de las necesidades, de las dificultades, de los
sufrimientos de toda la humanidad(o2l. El papa Francisco se referia a
esta misma idea: “El sacerdote celebra cargando sobre sus hombros
al pueblo que se le ha confiado y llevando sus nombres grabados en
el corazon. Al revestirnos con nuestra humilde casulla, puede
hacernos bien sentir sobre los hombros y en el corazoéon el peso y el
rostro de nuestro pueblo fiel, de nuestros santos y de nuestros

107



martires, que en este tiempo son tantos”[91]. El Sacrificio eucaristico
no sbélo es un gran bien para el sacerdote, sino que constituye su
ministerio principal para el bien de todosl[92].

Conclusion

El sumo sacerdote es solo Cristo, que con el Sacrificio de la Cruz da
vida a la comunidad de los fieles y asegura su presencia vivificante a
toda la Iglesia en la celebracion eucaristica. En la Eucaristia, el Sefior
reune visiblemente a su Pueblo sacerdotal, destinado a alabar a Dios,
ejerciendo el sacerdocio bautismal.

Cristo, como Cabeza de la Iglesia, se hace presente en ella a través de
sus ministros; de aquellos que, en virtud del sacramento del Orden,
son constituidos instrumentos suyos para el bien de todo el Pueblo
de Dios. La Iglesia, una vez engendrada por la accion del Espiritu
Santo, mediante la predicacidon, el Bautismo y la celebracion del
santo Sacrificio, sigue viviendo, se expande y se difunde gracias a la
fuerza de la Eucaristia, que es el acto supremo de culto y la fuente
principal de salvacion, de la entrega de Dios a nosotros.

“Asi se entiende —dice san Josemaria— que la Misa sea el centro y la
raiz de la vida espiritual del cristiano. Es el fin de todos los
sacramentos. En la Misa se encamina hacia su plenitud la vida de la
gracia, que fue depositada en nosotros por el Bautismo, y que crece,
fortalecida por la Confirmacion”l931,

No querria terminar estas consideraciones sin una referencia a la
Santisima Virgen. En el articulo que san Josemaria escribi6 en 1974
sobre la Virgen del Pilar, se lee: “Para mi, la primera devocién
mariana —me gusta verlo asi— es la Santa Misa”.

Y enseguida explicaba el modo en que él veia la presencia de Maria
en el santo sacrificio: “Cada dia, al bajar Cristo a las manos del
sacerdote, se renueva su presencia real entre nosotros con su Cuerpo,
con su Sangre, con su Alma y con su Divinidad: el mismo Cuerpo y la

108



misma Sangre que tomo de las entranas de Maria. En el Sacrificio del
Altar la participacion de Nuestra Sefiora nos evoca el silencioso
recato con que acompanoé la vida de su Hijo, cuando andaba por la
tierra de Palestina. (...) En ese insondable misterio, se advierte como
entre velos, el rostro purisimo de Maria, Hija de Dios Padre, Madre
de Dios Hijo, Esposa de Dios Espiritu Santo”[94],

Por eso, concluia: “El trato con Jesus, en el Sacrificio del Altar, trae
consigo necesariamente el trato con Maria, su Madre. Quien
encuentra a Jesus, encuentra también a la Virgen sin mancilla”l95],

Volver al contenido

109



Conferencia “Santificar el trabajo, transformar el
mundo: un liderazgo con sentido cristiano”
(30-VI-2025)

50.° aniversario del IESE, Madrid, Espana

Es para mi un placer y un orgullo estar con vosotros con ocasién del
50 aniversario de las actividades del IESE en Madrid, motivo de
profunda alegria viendo el desarrollo de una iniciativa de formaciéon
que ha ayudado a muchas personas a crecer en profesionalidad y a
descubrir el sentido profundo (humano, social, cristiano) del trabajo,
realidad muy querida por san Josemaria y central en sus ensefanzas.
Precisamente, en esta intervencion, me centraré principalmente en
algunos textos suyos.

Habéis construido una de las escuelas de direccion de empresas mas
prestigiosas del mundo, asi que, juzgando por los resultados
externos, habéis hecho un buen trabajo. Os queria animar para que,
junto con vuestros éxitos externos avalados por los rankings de
escuelas de direccion de empresas mas relevantes, apuntarais
también con denuedo hacia otros éxitos internos que adn tienen mas
valor para cada uno de vosotros desde la perspectiva de Dios. Esos
éxitos internos, que son compatibles con éxitos y fracasos desde el
punto de vista de negocio, son fruto del trabajo bien hecho, por
amor.

Para esos éxitos internos importa no solo qué hacemos y con qué
resultados, sino también como trabajamos y por qué. Es asi, a través
de esos éxitos internos, como el impacto de esta escuela llegara atin
mas lejos.

Realidad y valor humano del trabajo

110



Como decia san Josemaria: “El trabajo, todo trabajo, es testimonio
de la dignidad del hombre, de su dominio sobre la creacion. Es
ocasion de desarrollo de la propia personalidad. Es vinculo de unién
con los demés seres, fuente de recursos para sostener a la propia
familia; medio de contribuir a la mejora de la sociedad, en la que se
vive, y al progreso de toda la Humanidad”[9¢],

San Josemaria habla aqui del porqué del trabajo en general. Para
vosotros, el porqué de vuestro trabajo se refleja en la misién del
IESE: Formais a lideres que aspiran a tener un impacto profundo,
positivo y duradero sobre las personas, las empresas y la sociedad a
través de la excelencia profesional, la integridad y el espiritu de
servicio.

Verdaderamente, si cumplis bien ese propoésito tan inspirador,
llegareis al corazon mismo de la sociedad. Mejoraréis el mundo
desde dentro. Pues ese proposito tan noble que perseguis se puede
vivir en todas vuestras actividades, no solo aquellas con mayor valor
estratégico que tomais en el IESE desde la alta direccion. Todo
trabajo puede tener un gran valor desde el punto de vista interior.

Ya en el mismo orden natural, “la dignidad del trabajo depende no
tanto de lo que se hace, cuanto de quien lo ejecuta que, en el caso del
hombre, es un ser espiritual, inteligente y libre”[971,

Es decir, la dignidad natural del trabajo radica, pues, en la dignidad
espiritual de la persona humana, y serd mayor o menor en funcion de
la mayor o menor calidad o bondad que ese trabajo tenga en cuanto
accion espiritual. Esta calidad o bondad depende esencialmente de la
libertad: del amor —no como pasion o sentimiento, sino como
dilectio o amor electivo del fin— en cuanto acto propio de la
libertadl98],

Como explicaba Juan Antonio Pérez Lopez, se trata de fomentar en
nosotros y en las personas que formamos los motivos
transcendentes: el interés por servir bien a los clientes, la conexién

111



humana con las personas, el compromiso con el proposito de la
empresa en que se trabaje. Eso es en buena parte lo que nos estimula
para servir mas y mejor. Y eso se puede hacer a la vez que se
consiguen también los resultados estratégicos que las empresas
necesitan y que las personas oportunas desarrollan las competencias
requeridas.

También en este contexto resultan muy iluminantes, y ciertamente
exigentes, las siguientes palabras de san Josemaria: “Conviene no
olvidar, por tanto, que esta dignidad del trabajo esta fundada en el
Amor. El gran privilegio del hombre es poder amar, trascendiendo
asi lo efimero y lo transitorio. Puede amar a las otras criaturas, decir
un ta y un yo llenos de sentido. Y puede amar a Dios, que nos abre
las puertas del cielo, que nos constituye miembros de su familia, que
nos autoriza a hablarle también de td a T4, cara a cara”[99].

Me llegb hace poco una historia inspiradora que salié hace muchos
anos en la revista Forbes y que ilustra esa conexién humana, ese
amor manifestado a través del trabajo. Lo escribié una enfermera de
urgencias en un hospital americano que fue testigo de un asombroso
acto de liderazgo:

“Eran las 10:30 p. m. aproximadamente. La habitacion estaba hecha
un desastre. Estaba terminando de trabajar en el historial antes de
irme a casa. El médico con el que me encantaba trabajar estaba
formando a un nuevo médico, que habia hecho un trabajo muy
respetable y competente, diciéndole lo que habia hecho bien y lo que
podria haber hecho de manera diferente. Luego puso su mano sobre
el hombro del joven médico y dijo: «Cuando terminaste, ¢viste al
joven de limpieza que entré a limpiar la habitacién?» El joven le
miraba sin entender. El médico mayor dijo: «Se llama Carlos. Lleva
aqui tres anos. Hace un trabajo fabuloso. Cuando entra, limpia la
habitacion tan rapido que ti y yo podemos atender a nuestros
proximos pacientes rapidamente. Su esposa se llama Maria. Tienen
cuatro hijos». Luego nombroé a cada uno de los cuatro ninos y dio la

112



edad de cada uno. El médico mayor continu6 diciendo: «Vive en una
casa alquilada a unas tres cuadras de aqui, en Santa Ana. Han venido
de México hace cinco anos. Su nombre es Carlos», repitié. Luego
dijo: «La semana que viene me gustaria que me cuentes algo sobre
Carlos que no sepa ya. ¢De acuerdo? Ahora, vamos a ver como estan
el resto de los pacientes»”.

La enfermera qued6 sorprendida: “Recuerdo estar alli de pie
escribiendo mis notas de enfermeria, atonita, y pensar: Acabo de
presenciar un liderazgo impresionante”.

A veces se puede perder de vista ese tono humano cuando pensamos
en el trabajo desde la perspectiva de competir con otras empresas
para conseguir mas beneficios en vez de pensar en servir a las
personas con atencion y cuidado, con amor. Naturalmente, las
empresas tampoco pueden perder de vista la estrategia ni el
beneficio, que es senal de un servicio de calidad prestado de manera
responsable y eficiente. Pero tan importante como los resultados
econdmicos, o0 mas, es servir con amor al trabajo y con amor a las
personas.

Su valor sobrenatural: la santificacion del trabajo

“Para un cristiano, esas perspectivas se alargan y se amplian. Porque
el trabajo aparece como participacion en la obra creadora de Dios,
que, al crear al hombre, lo bendijo diciéndole: «Procread y
multiplicaos y henchid la tierra y sojuzgadla, y dominad en los peces
del mar, y en las aves del cielo, y en todo animal que se mueve sobre
la tierra» (Gn 1,28). Porque, ademas, al haber sido asumido por
Cristo, el trabajo se nos presenta como realidad redimida y
redentora: no solo es el ambito en el que el hombre vive, sino medio
y camino de santidad, realidad santificable y santificadora”[100],

¢Qué quiere decir eso de santificar el trabajo?

113



Consideremos dos aspectos fundamentales esencialmente unidos
entre si, y en los que el fundador del Opus Dei insisti6 en
innumerables ocasiones.

En primer lugar, resulta patente que la dimension sobrenatural del
trabajo no es algo yuxtapuesto a su dimensién humana natural: el
orden de la Redencion no anade algo extrafio a lo que el trabajo es en
si mismo en el orden de la Creacion; es la misma realidad del trabajo
humano la que es elevada al orden de la gracia; santificar el trabajo
no es “hacer algo santo” mientras se trabaja (como esparcir gotas de
agua bendita sobre el escritorio), sino precisamente hacer santo el
trabajo mismo. El segundo aspecto, inseparable y, en cierto modo,
consecuencia del anterior, es que el trabajo santificado es
santificador: el hombre no solo puede y debe santificarse y cooperar
a la santificacion de los deméas y del mundo mientras trabaja, sino
precisamente mediante su trabajo, haciéndolo humanamente bien,
sirviendo a las personas por amor a Dios.

Este espiritu cristiano en la realizacion del trabajo ha de preparar el
mundo a reconocer mejor a Dios y asi también contribuir a la
sostenibilidad, a la paz, a la justicia social. “Es necesario —recuerda
Ledn XIV— esforzarse por remediar las desigualdades globales, que
trazan surcos profundos de opulencia e indigencia entre continentes,
paises e incluso dentro de las mismas sociedades”[101],

Y, como explicaba san Josemaria, hay una necesaria relacion entre la
santificacion del trabajo profesional y la reconciliacion del mundo
con Dios: “Unir el trabajo profesional con la lucha ascética y con la
contemplaciéon —cosa que puede parecer imposible, pero que es
necesaria, para contribuir a reconciliar el mundo con Dios—, y
convertir ese trabajo ordinario en instrumento de santificacion
personal y de apostolado. ¢No es este un ideal noble y grande, por el
que vale la pena dar la vida?”[102],

114



Podemos vivir ese ideal noble y grande en el trabajo, sea cual sea;
tener siempre esta perspectiva de servir a la sociedad, “A world to
change”, como decis en vuestra publicidad. Me gusta ver que en
vuestro propoésito hablais de un liderazgo que sea bueno para las
personas, las empresas y también para la sociedad. Desde las
empresas se puede hacer mucho bien a la sociedad, aunque también
es cierto que no todo lo que la sociedad necesita se puede conseguir a
través de las empresas, ya que estas estan limitadas por la necesidad
de ofrecer un servicio concreto y de generar beneficios, lo cual es
parte de su fin. También hacen falta estados, comunidades, y
familias responsables. En vuestra formacion, por tanto, esforzaos por
llegar a la persona en su totalidad, también en su dimensién
espiritual para que, desde esas personas bien formadas,
contribuyamos a servir a la sociedad, también en su dimension
espiritual. Esto es fruto de la santificacion de vuestro trabajo bien
hecho por amor.

Para transformar el mundo tenemos que empezar por nosotros
mismos y dejar espacio a Dios en nuestras vidas. El trabajo es uno de
los espacios en los que Dios quiere estar presente en nuestras vidas y
motivaciones. Hay unas conocidas palabras del Fundador del Opus
Dei que encierran una brevisima y esencial delimitacion del concepto
de santificacion del trabajo, en forma de consejo practico: “Pon un
motivo sobrenatural a tu ordinaria labor profesional, y habras
santificado el trabajo”[103], No se trata de hacer cosas distintas, como
trabajar en entidades benéficas sin &nimo de lucro, sino de hacer las
mismas cosas de siempre de manera distinta, con un motivo
sobrenatural que nos estimula a poner mas esfuerzo y mas amor.

Es decir, la actividad de trabajar se hace santa cuando se realiza por
un motivo sobrenatural. Pero no ha de entenderse esta afirmacion
como una especie de “moral de las solas intenciones”; no se trata, en
términos clasicos, de dar la primacia al finis operantis como
independiente del finis operis, que quedaria privado de su propia

115



relevancia. El finis operantis es la motivacion del que trabaja, que
puede estar movida por motivos de diversa indole. El finis operis es
lo que se trata de conseguir con la actividad, que puede ser servir al
cliente, terminar un informe, conseguir una meta. Para servir
efectivamente con nuestro trabajo no es suficiente tener buenas
intenciones, sino llegar a los hechos concretos. “Para servir, servir”,
como decia san Josemaria.

El orden sobrenatural asume y eleva esta realidad humana, de modo
que el trabajo es santo si “nace del amor, manifiesta el amor, se
ordena al amor” y si este amor es aquella “caridad de Dios que ha
sido derramada en nuestros corazones, por el Espiritu Santo que nos
ha sido dado”l94], Cuando vivimos esa unidad de vida de la que
tanto hablaba san Josemaria, esa caridad de Dios se derrama por
todas las actividades de nuestro trabajo: informes, llamadas, detalles
pequenios terminados con amor. El finis operantis penetra e informa
desde dentro el finis operis y todo nuestro actuar.

El trabajo es santo, se santifica, cuando esta imperado e informado
por el Amor a Dios y a los deméas por Dios. Esta es la sustancia de
aquel “motivo sobrenatural” que basta poner al trabajo para
santificarlo; y se entiende aun mejor que esa “intencion” tiende per
se a la perfeccion humana del trabajo mismo: “No podemos ofrecer
al Sefor algo que, dentro de las pobres limitaciones humanas, no sea
perfecto, sin tacha, efectuado atentamente también en los minimos
detalles: Dios no acepta las chapuzas. «No presentaréis nada
defectuoso», nos amonesta la Escritura Santa, «pues no seria digno
de El» (Lv 22,20). Por eso, el trabajo de cada uno, esa labor que
ocupa nuestras jornadas y energias, ha de ser una ofrenda digna para
el Creador, operatio Dei, trabajo de Dios y para Dios: en una palabra,
un quehacer cumplido, impecable”[105],

Pero no hay que confundir trabajar con perfeccion con el
perfeccionismo que puede salir del orgullo y de la falta de orden.
Hemos de trabajar bien, dentro de lo razonable, sabiendo que

116



tenemos muchas ocupaciones que reclaman nuestra atencion, a las
cuales también tenemos que llevar el amor de Dios.

El trabajo santificado no es solo trabajo por Dios y para Dios, sino
que es, a la vez y necesariamente, trabajo de Dios, porque es Dios
quien santifica; El es quien ama primero y hace posible nuestro amor
por medio del Espiritu Santo, de quien nuestra caridad es una
participacion.

Para que Dios trabaje en nosotros y a través de nuestro trabajo (para
que nuestro trabajo sea opus Dei) hace falta abrirle a Dios espacios
en nuestro dia, espacios de oracion y escucha —en casa, en el
despacho, en la calle, en la iglesia—, para conseguir esa unidad con
Dios que permite que Dios entre en todo nuestro actuar.

Santificar el trabajo, en sentido objetivo, externo, estructural (por
ejemplo, las finanzas o la contabilidad), es inseparable no solo de
santificar con el trabajo (en el dia a dia, a través del esfuerzo
concreto por conseguir unas metas especificas y servir a ciertas
personas), sino también de santificarse en el trabajo (creciendo en
amor), que es la consecuencia necesaria e inmediata de santificar el
trabajo en su aspecto subjetivo (en cuanto accion de la persona).

Ciertamente, un trabajo subjetivo no santificado puede cooperar a la
santificacion del mundo, en la medida en que contribuya al
establecimiento de unas estructuras sociales, econOmicas, etc.,
naturalmente eficaces y justas, lo cual es parte imprescindible de la
ordenacion segan Dios de esas estructuras. Pensad aqui por ejemplo
en los Objetivos de Desarrollo Sostenible de las Naciones Unidas. Sin
embargo, solo un trabajo subjetivo santificado y, por tanto,
santificante de quien lo realiza, coopera necesariamente no solo a
configurar un mundo justo, sino también a informarlo con la caridad
de Cristo, a santificarlo. Naturalmente, esta santificacién del mundo
desde dentro requiere no una sino muchas personas que santifiquen
su trabajo y se santifiquen en su trabajo en todas las profesiones.

117



San Josemaria lo afirmaba también con la expresion “se han abierto
los caminos divinos de la tierra”. Hacen falta muchos y muchas que
quieran caminar esos caminos para elevar al mundo desde dentro, no
a través de campaias organizadas y posiblemente ideolédgicas, que
pueden ser polarizadoras, sino a través del crecimiento interior de
cada uno en su propio sitio, abierto a las personas de su alrededor y
acogiendo asi la gracia de Dios que quiere derramar fe, esperanza y
caridad alrededor nuestro.

La peculiar relevancia del trabajo directivo

Tenéis por delante un gran propésito, el de educar lideres de
empresas que crearan el contexto en el que muchos otros trabajen y
se desarrollen como personas mediante su trabajo. Es una gran tarea
preparar a personas con tanta responsabilidad.

Muchas veces no tendran recetas claras sobre como interpretar un
problema o resolver una situacién. En general, el trabajo directivo
comporta un conjunto de actividades, como prever, organizar,
coordinar y controlar el desarrollo y los resultados de la actividad de
una organizacién. Ante una realidad tan compleja y variable, se
entiende que, a la hora de teorizar sobre la naturaleza o de analizar la
practica del trabajo directivo, surjan interpretaciones mas o menos
diversas!106], Por eso, la formacién de un directivo no requiere solo
memorizar principios o recolectar herramientas de marketing,
finanzas, estrategia o contabilidad, sino llegar a un entendimiento
prudencial que normalmente se adquiere con una experiencia bien
asimilada.

La responsabilidad de un directivo exige ejercitar la prudencia, que
es la virtud més propia del trabajo directivo. Me viene a la memoria
una conocida afirmacion de santo Tomas de Aquino: “Que los sabios
nos ensenen, que los santos recen por nosotros, que los prudentes
nos gobiernen”. A través de vuestras sesiones, a través del método

118



del caso, vuestros alumnos aprenden a ejercitar la prudencia, a
hacerse las preguntas clave, a profundizar en los argumentos, a
entender los puntos de vista de otros sin prejuicios, y a cambiar de
opinién. En su expresion mas general, la accion prudente requiere un
suficiente conocimiento del pasado (los precedentes de los asuntos),
la atencion a las circunstancias que delimitan el asunto presente, y la
prevision de efectos futuros de las posibles decisiones.

“La prudencia, ademas de ser el habito perfectivo de este tipo de
actividad (praxis), es la inica virtud intelectual cuyo objeto es moral,
es decir, actia como una especie de ‘puente’ entre ambas
dimensiones que permite conciliar el pensamiento con la accién. En
cuanto habito moral, perfecciona intrinsecamente al agente, es decir,
(...) la clase de persona en la que uno se convierte dirigiendo”[197],
Ejercitando la prudencia a la hora de dirigir, los participantes de
vuestros programas creceran como personas moral e
intelectualmente y seran capaces de crear entornos en los que otras
personas crezcan, y contribuyan asi a mejorar la sociedad.

Otras caracteristicas de un buen trabajo directivo me parece que son
la apertura y la flexibilidad.

Apertura de mente, para aprender de la experiencia y del estudio.
Apertura para entender los cambios que se requieren en los nuevos
tiempos. Apertura para acoger y valorar sugerencias o explicaciones
de otros, sin prisas ni admitir prejuicios. Saber escuchar. Apertura
para no cortar iniciativas arbitrariamente, sino promoverlas y
encauzarlas. Apertura para captar y aceptar oportunidades de
cambios; en particular, apertura mental para cambiar de opinion:
como decia san Josemaria, “no somos como los rios que no se
pueden volver atras”. En fin, apertura de corazén, para comprender y
querer a los demas. Esa apertura nos lleva a aceptar a los otros como
son, sin juzgar y sin dejarse llevar por prejuicios, a la vez que les
podemos desafiar a ser mejores. Consiste en ser puente también para
personas que piensan distinto. Se puede trabajar muy bien con

119



personas con otra fe o sin fe, y que siguen estilos de vida que os
pueden chocar, personas que tienen siempre, o casi siempre, un
fondo bueno sobre el que se puede construir una amistad y un
proyecto comun dentro de la empresa.

Por lo que se refiere a la flexibilidad, es obvio que se opone a la
rigidez, pero que no se opone a la fortaleza. Se trata de la capacidad
de aceptar y decidir excepciones necesarias o convenientes. En este
contexto, me parece interesante mencionar también la importancia
de fomentar la libertad interior de los colaboradores de todos los
niveles profesionales, dando la razén de lo que se manda. Se trata de
que quieran hacer su trabajo bien para servir mejor. En este mismo
sentido, un buen trabajo directivo evita un excesivo control y un
excesivo detalle a la hora de encargar algo. El micromanagement
como manera de dirigir crea marionetas, no personas maduras con
criterio propio.

También cabe mencionar la importancia de saber delegar atendiendo
a las circunstancias de las personas y de los ambientes. Me viene a la
memoria lo que escribe san Josemaria, en un contexto mas amplio:
“No se pueden emplear con todos los mismos medios. También en
esto es necesario imitar el comportamiento de las madres: su justicia
es tratar de modo desigual a los hijos desiguales”[108], Algunos, los
mas jovenes, necesitan seguimiento y retroalimentacion para
adquirir cuanto antes la experiencia que necesitan para hacer su
trabajo bien. Otros, mas maduros, necesitan de coaching a través del
cual vayan aprendiendo a tomar decisiones propias. Y llega un
momento en el que pueden trabajar sin seguimiento alguno porque
el directivo puede delegar en ellos con confianza plena y sin
preocupaciones. Pero unos y otros necesitan la confianza, cercania y
amistad de sus directivos.

La actividad directiva exige de ordinario encauzar hacia una comun
finalidad elementos y acciones en si mismos diversos. Es necesaria,
entonces, una suficiente capacidad de sintesis, que, manteniendo la

120



atencion que distingue los diversos elementos del asunto, los
consigue unir en una comun dimension final. Aqui entra lo que
muchos denominan el propoésito de la empresa, que incluye prestar
atencion a sus muchos stakeholders para que la actividad directiva a
la vez unifique los esfuerzos de todos.

La peculiar relevancia del trabajo directivo radica, como es obvio, en
que de ese trabajo depende en buena parte la eficacia del trabajo de
otras personas, su crecimiento personal a través del trabajo, y la
cultura y tono de la empresa. De ahi un peculiar aspecto de la
responsabilidad de los directivos. La posicion de directivo no es un
privilegio sino un servicio y una responsabilidad que consiste en
crear un contexto efectivo para el trabajo de otros. Por tanto, un
directivo ha de fomentar la disposicién interior que empuja a
acometer decididamente los propios deberes. Educais a esos
directivos no solo a través de las clases y los trabajos en equipo, sino
también creando un tono de trabajo bien hecho —los jardines bien
cuidados, las pizarras limpias, las clases bien preparadas con cierres
impactantes y claros— y de alegria y cercania humana, de cuidado de
las personas. En fin, ese tono de amistad en el que todos se dan
cuenta de que realmente importan, que se les quiere, explica la
apertura y alegria que se ven en vuestra escuela y en las reuniones de
antiguos alumnos.

Volver al contenido

121



ARTICULOS Y ENTREVISTAS

122



El Debate, Espaia
(22-VI-2024)

—cQué se mantiene y qué ha cambiado en la Obra durante todo este
tiempo?

—En el Opus Dei hay un espiritu de fondo, un mensaje significativo
sobre la santidad en medio del mundo, que no ha cambiado: es el
ndcleo inmutable que le da sentido, porque, como sucede en las
instituciones, si el Opus Dei existe es precisamente para conservar y
difundir en el tiempo un determinado mensaje. Al mismo tiempo, ya
el fundador, san Josemaria, teniendo clara la necesidad de mantener
intacto ese espiritu decia que, con el tiempo, las formas pueden y
deben cambiar. En cien afios, la sociedad y la Iglesia han
evolucionado mucho, y el Opus Dei también, pues es parte de la
Iglesia y de la sociedad.

Las transformaciones que han implicado fenémenos como la
globalizacion, la conquista femenina del espacio publico, las nuevas
dinamicas familiares, etc., encuentran reflejo en el Opus Dei como
institucion y en la vida real de sus miembros. Saber cambiar
—modelando cualquier cambio desde lo esencial— es un requisito
para poder seguir siendo fieles a una mision.

—éComo afectan al Opus Dei las nuevas disposiciones papales?
¢Inciden en el dia a dia de la instituciéon?

—Lo juridico y lo vital son ambitos que van unidos y que, al mismo
tiempo, tienen sus distinciones. En el dia a dia de los laicos, que
estan inmersos en los asuntos de este mundo, las nuevas
disposiciones no modifican el modo de vivir su vocaciéon a la Obra.
Por lo que se refiere al Opus Dei en cuanto institucién, estamos
trabajando con el Dicasterio del Clero para realizar las adecuaciones

123



a los estatutos, tal como lo ha pedido el Santo Padre en el motu
proprio Ad charisma tuendum. Como estamos todavia en el proceso
de estudio de dichas adecuaciones, no le puedo adelantar el
resultado. Si le puedo asegurar que, en el desarrollo de estos
trabajos, se ha establecido un clima de diadlogo y de confianza, propio
de la Iglesia en cuanto familia de Dios.

—(No se clericaliza una institucion de la Iglesia cuya razén de ser
son los laicos? ¢Hasta qué punto esas medidas pueden afectar al
objetivo de los laicos de ser santos en medio del mundo?

—El mensaje del Opus Dei se dirige principalmente a los laicos y
laicas, hombres y mujeres en medio del mundo, que son desde el
principio la inmensa mayoria dentro de la Obra, y su razon de ser.

Del mismo modo que no se deberian absolutizar los carismas,
tampoco hay que hacerlo con el derecho. Por eso el Opus Dei ha
pasado por diversas soluciones institucionales para encontrar la
féormula mas adecuada en la que se integre, por un lado, la custodia
del carisma y, por otro, una figura juridica que le dé un lugar en la
Iglesia y refleje su naturaleza sin encorsetarla ni ahogarla.

—c¢Buscarda el Opus Dei del siglo XXI un nuevo molde juridico, en
lugar de la prelatura personal, que se adapte mejor a las nuevas
formas de vida cristiana?

—La figura juridica de prelatura personal se adapté muy bien al
espiritu del Opus Dei y a sus apostolados. Como le comentaba
anteriormente, nos encontramos en pleno didlogo con la Santa Sede
para la adecuacion de los estatutos. Como comprendera, no seria
prudente que me refiriera a un posible nuevo molde juridico antes de
terminar el proceso en el que estamos trabajando desde hace casi dos
anos.

La elasticidad del derecho canoénico puede ayudar a combinar el
deseo de la Santa Sede y de la Obra misma de empujar la misién de

124



la Iglesia en un mundo cambiante, encontrando soluciones
adecuadas sin quiebras institucionales.

—Camino del centenario, cuando el Opus Dei cuenta con obispos y
arzobispos en todo el mundo, ¢no seria adecuado que el prelado sea
también obispo?

—Si me permite la aclaracion, hay que tener en cuenta que los pocos
obispos y arzobispos que proceden del Opus Dei en el mundo, lo son
de las propias iglesias particulares y, por tanto, responden solo al
Papa, no tienen ningdn otro superior.

Pienso que el hecho de que el beato Alvaro y monsefior Javier
Echevarria recibieran la consagracion episcopal fue muy bueno para
reforzar la comunion eclesial durante esos afnos, de 1991 a 2016.
Actualmente, la cuestion estriba en seguir fielmente las disposiciones
del Santo Padre, mas que en detenerse en que sea mas o menos
adecuado.

—c¢Por qué una parte de la jerarquia eclesidstica ha visto al Opus
Dei como un movimiento rival o una iglesia paralela cuando los
fieles de la Obra lo son también de las diocesis territoriales?

—Percibo, en general, aprecio por parte de la jerarquia y las demas
instituciones de la Iglesia. Las personas de la Obra somos
conscientes de navegar en la misma barca de la Iglesia, en la que
conviven espiritualidades y sensibilidades distintas. Todos tienen su
lugar en esa barca y cada uno aporta el carisma recibido de Dios y
confirmado por la autoridad eclesial. Resaltaria mas bien la relacién
fraterna entre instituciones y la aspiracion a una verdadera
comunion eclesial, en primer lugar con el Santo Padre.

Si ha habido recelos con alguna institucién de la Iglesia, quizas se
deba a las relaciones humanas imperfectas, que deberiamos intentar
resolver dia a dia, con normalidad. A veces, los malentendidos
también proceden de la comprensible dificultad histérica de dar

125



espacio a nuevas realidades portadoras de una novedad que, al
principio, puede resultar sorprendente. Me gusta pensar que son
algo del pasado.

—cCudl es la situacion actual del desarrollo del Opus Dei en el
mundo? (¢Hay planes especificos de expansion de cara al
centenario? ¢En qué paises hallan mas dificultades?

—Se podria decir que el desarrollo del Opus Dei transcurre como el
del resto de la Iglesia en el mundo. La Obra en su conjunto ha
crecido en los ultimos anos, pero eso no significa que crezca en todas
partes o que lo haga de la misma manera.

Por ejemplo, la Obra crece en paises como Nigeria, Estados Unidos o
Brasil, mientras que su labor cuesta mas en otros lugares, como en
Europa y Asia. Los obsticulos externos provienen a veces de la
secularizacion ambiental, de ciertos estilos de vida que dificultan
formar familias duraderas o comprender el celibato o las vocaciones
dedicadas al servicio y al cuidado. También hay obstaculos a los que
todo cristiano en medio del mundo debe hacer frente, como el
peligro de la mundanizacion. Como no existe un contexto de fe
compartido, se requiere una especial finura de corazéon para ser
coherente con los propios compromisos familiares o vocacionales.

Desde el punto de vista geografico, la diversidad cultural y religiosa
es muy amplia. No es lo mismo encarnar una vocacion cristiana en
ciudades de mayoria musulmana como Mombasa (Kenia) o Surabaya
(Indonesia), que en Lisboa o Varsovia. Como saben bien las personas
de la Obra que viven en estos lugares, la siembra evangelizadora mira
a un horizonte de decenios, como en China o Corea del Sur. En estos
paises, junto a las dificultades, se advierte también un fuerte
dinamismo eclesial traducido en conversiones, bautizos de jovenes y
adultos, etc.

Por otra parte, la Obra se encuentra desde hace unos afnos en un
momento de reestructuracion de circunscripciones con el fin de

126



mejorar el gobierno y la accion apostoélica. En todo caso, con
independencia de las programaciones y reestructuraciones, es Dios
mismo el que se abre paso en cualquier tipo de sociedad, tocando el
corazon de las personas, porque solo El es la respuesta a los anhelos
y esperanzas del ser humano.

—El Opus Dei fue la primera organizacion catdlica que admitio
como cooperadores a los no catoélicos. ¢Es, ante todo, un signo de
ecumenismo?

—En 1950, cuando san Josemaria obtuvo de la Santa Sede
autorizacion para admitir en el Opus Dei, como cooperadores, a
hombres y mujeres no catélicos, el movimiento ecuménico llevaba ya
bastante tiempo en marcha, tanto dentro de la Iglesia catélica como
en el marco de las demas confesiones cristianas. Fue una
manifestacion mas de ese impulso natural a la uniéon de todos los
creyentes en Jesucristo. Desde entonces, ha habido muchos frutos de
amistad y didlogo con personas de otras confesiones religiosas.

—cComo deben actuar los cristianos ante el ambiente creciente de
polarizacion politica y social en tantas partes del mundo?

—En lo opinable, con mucha libertad. Como cristianos, con caridad y
comprensiéon. Y como decia san Josemaria: “Siempre como
sembradores de paz y alegria”, aunque a veces resulte dificil en
ambientes encrespados y polarizados. Es importante querer y
comprender a la gente, aunque a veces piensen distinto.

Volver al contenido

127



Avvenire, Italia
(26-VI-2024)

—El Opus Dei esta embarcado en un auténtico “viaje”, invitado por
el Papa, para redescubrir la frescura y la fuerza de sus origenes. En
este vigje, ¢qué esta saliendo a la luz?

—En todas las naciones donde el Opus Dei esta presente tienen lugar
las llamadas “asambleas regionales”, que se celebran cada 10 anos.
Son momentos preciosos de didlogo y reflexion. Se descubre el deseo
de ir a lo esencial, al carisma, encontrando el modo de vivirlo y
comunicarlo mejor en las circunstancias actuales. Por ejemplo, una
cuestion que emerge de estas asambleas es el deseo de fundamentar
cada vez mas el trabajo apostolico de la Obra en la amistad sincera y
en la transformacién del corazén, antes que en estructuras, obras o
actividades.

—El método que ha senalado para esta reflexion es una amplia
consulta en la que estan participando todos los miembros del Opus
Dei y también otras personas que no forman parte de la Prelatura.
¢Nos puede explicar las razones por las que, en clave sinodal, se ha
inclinado por esta opcion?

—Como la Iglesia en su conjunto, el Opus Dei es familia, y cuando
una familia tiene que tomar una decisiébn importante (retos o
prioridades) se escucha a todos. Nos pusimos en contacto con la
Secretaria del Sinodo, que nos animé a vivir las asambleas regionales
de la Prelatura como un momento especial de escucha. Cada
asamblea tuvo momentos de encuentro a nivel local, con grupos de
discusion, cuestionarios, intercambios intergeneracionales. Este
proceso fue simultaneo a la participacion de muchos miembros del

128



Opus Dei en las fases diocesanas del Sinodo sobre la sinodalidad en
sus respectivas didcesis.

—El Opus Dei se encamina también hacia el centenario de su
fundacion: équé pasos estan previstos y qué se espera de esta larga
preparacion?

—En los afios que preceden al centenario, queremos interrogarnos
sobre las necesidades y los desafios de la Iglesia y del mundo.
Queremos profundizar en nuestra identidad y estudiar como la Obra
puede contribuir a la santificacion de la vida ordinaria a través de su
carisma. En este tiempo, por tanto, miraremos al conjunto de
nuestro horizonte apostoélico (la Iglesia y el mundo) y a la parte,
hacia dentro (la Obra), con la esperanza de que ambas miradas
converjan en un momento de gracia. Cuando pienso en el centenario
del Opus Dei, me viene a la mente una oracién que el beato Alvaro
dirigia personalmente al Sefior: “Gracias, perdon, ayiddame mas”. En
cierto sentido, en el momento actual todos deberiamos vivir esta
aspiracion.

—cComo va la revision de los estatutos?

—Como decia el Papa, se trata de que los ajustes preserven el carisma
y la naturaleza del Opus Dei, sin encorsetarlo ni ahogarlo: por
ejemplo, subrayando su caracter secular, y el hecho de que mas del
98% de los miembros son laicos, hombres y mujeres que viven su
vocacion en la calle, en la familia, en el trabajo. Para ello, se estan
manteniendo una serie de reuniones entre representantes del
Dicasterio del Clero y cuatro canonistas del Opus Dei, tres profesores
y una profesora. Como estamos todavia en medio de este proceso, no
puedo dar mas detalles. Pero puedo asegurarle que los trabajos se
estan desarrollando en un clima de didlogo y confianza.

—La secularidad, tan caracteristica del Opus Dei, con la idea
central de la santificacion del trabajo y de la vida cotidiana, es uno
de los rasgos mas importantes de la Iglesia en todo el postconcilio:

129



es como si el “tesoro” de la Obra se hubiera convertido en
patrimonio de toda la catolicidad. Este rasgo, tan importante en su
espiritu, ¢dice hoy algo nuevo al Opus Dei?

—Recuerdo que el dia de la canonizacion de san Josemaria, un
conocido dirigente sindical de Polonia dijo a los periodistas que,
como representante de los trabajadores, se sentia de fiesta porque
tenian un nuevo “santo patréon”. En realidad, la santificacién del
trabajo es un tesoro que Jesas nos mostr6 durante los treinta afos de
su vida oculta, trabajando y manteniendo asi a su familia. San
Josemaria lo recordaba con especial fuerza. Hoy, de todos modos,
aunque este mensaje se haya convertido en patrimonio de toda la
Iglesia, queda mucho todavia por hacer para redescubrir el papel
fundamental de los laicos, su responsabilidad eclesial y sus infinitas
posibilidades de evangelizacion de la sociedad.

—Laicos son casi todos los miembros del Opus Dei, que estan por
tanto inmersos en las realidades del mundo, atentos a lo que sucede,
desde las grandes heridas de la humanidad hasta las nuevas
oportunidades que se abren. {Cémo participa la Obra en los
cambios y sufrimientos de nuestro tiempo?

—Las guerras en curso, el problema de la soledad y de la pobreza y,
en general, el sufrimiento de tantas personas no pueden quedar en
materia de noticias de actualidad, sino que deben implicar a todos.
En sus catequesis en Sudamérica, san Josemaria animo6 a miles de
personas a tener un corazén grande, imitando a Cristo en la cruz, que
tenia los brazos abiertos para acoger a todos, sin distincion. Asi
debera actuar cada miembro de la Obra para aliviar el sufrimiento,
llevando el amor de Dios a los rincones mas apartados de la
sociedad. Dios confia a todos los bautizados la tarea divina de
construir el mundo (la familia, el barrio, el progreso, las artes, el
ocio) como hijos suyos.

130



—Secularidad significa también estar preparado para afrontar
nuevos retos: équé espera de los miembros de la Obra y qué ve
surgir en el mundo por iniciativa suya?

—Las iniciativas de los miembros se adaptan y surgen en funcion de
las nuevas necesidades. Por ejemplo, en Madrid ha nacido el hospital
Laguna para atender a enfermos terminales; personas de la Obra con
sus amigos en Colombia han creado un grupo para apoyar a los
presos; oigo hablar de otros miembros del Opus Dei en paises del
Este de Europa que acogen a familias victimas de la guerra; también
me da especial alegria una iniciativa de familias que ayudan a otras
familias a vivir cristianamente, siendo un apoyo las unas para las
otras y extendiendo esa ayuda a otros amigos, a otros matrimonios...
Son algunos ejemplos de como combatir la pobreza material y
espiritual, que nos recuerdan lo que san Josemaria hizo desde el
principio con los enfermos y necesitados en el Madrid de los afios 30
del siglo pasado, tratando de implicar a los primeros jovenes que le
seguian. Pero la respuesta a los nuevos retos sociales se concreta
especialmente a través del trabajo profesional, tratando de generar
relaciones de justicia —condiciones laborales, pago de impuestos...—,
de servicio, de amistad. La dimension social del cristiano, aunque
con diferentes manifestaciones, debe interpelarnos a todos para
intentar transformar nuestra vida en donacion, en siembra de paz y
alegria.

—Escriva recordaba a menudo a sus hijos espirituales su deber de
«servir a la Iglesia como la Iglesia quiere ser servida»: cqué lectura
hace hoy de esta famosa frase suya?

—Yo diria que su significado no ha cambiado desde el dia en que fue
pronunciada: el amor a la Iglesia y al Papa esta en el ADN del
mensaje de san Josemaria. Desde un punto de vista practico, esto se
traduce en ayudar lo mas eficazmente posible en las didcesis donde
viven y a las que pertenecen los miembros del Opus Dei. Por
ejemplo, hay muchos laicos que colaboran activamente en catequesis

131



o cursos prematrimoniales en sus parroquias, en iniciativas de
servicio como Caritas, en actividades con jovenes, etc. Del mismo
modo, recibo muchas peticiones de obispos diocesanos para que tal o
cual sacerdote colabore en una parroquia, en un hospital, en un
determinado servicio a la diocesis. Siempre que es posible, estamos
encantados de colaborar.

—céQué indica hoy una iniciativa tipicamente laical como las
escuelas del grupo FAES (Famiglia e Scuola, Familia y Escuela), en
las que participan personas vinculadas a la Obra y muchos de sus
amigos, también no creyentes?

—Cincuenta afios de esta institucion son un patrimonio importante
al servicio de la familia en la educacion de los hijos. Me alegro de este
hito y animo a las familias a seguir por este camino, con esa simpatia
y capacidad resolutiva tan tipicas de los italianos.

Volver al contenido

132



El Mercurio, Chile
(28-VII-2024)

—Al Opus Dei se le suele caracterizar con tres adjetivos:
conservador, poderoso y hermético. ¢Por qué ocurre eso? ¢Qué
adjetivos le gustaria que se usaran para caracterizar al Opus Dei y
su labor?

—Cada cual puede tener sus opiniones y sus motivos para valorar la
realidad. Si algunas personas lo perciben asi, sera porque hay algo
objetivo y/o subjetivo que pueda causar esa impresion. Dar a conocer
mejor lo que es la Obra, en parte, es tarea de cada miembro: vivir de
modo auténtico la propia vocaciéon. Es algo grande y maravilloso,
aunque entiendo que se requiere una perspectiva de fe para
comprenderlo con profundidad. De todos modos, pienso que,
humanamente, quien conoce de cerca el Opus Dei podra percibir a
personas normales, con virtudes y defectos. Me gustaria que se nos
conociera como gente alegre, sencilla y serena, pacifica, con la que es
facil trabar amistad, personas de mentalidad abierta y comprensiva.
También que se reconociese la variedad de los fieles del Opus Dei, y
no solo a los pocos que adquieren una cierta relevancia publica. Se
veria asi que cada uno y cada una lucha por vivir a fondo la fe,
conviviendo con sus propios defectos e intentando poner sus talentos
al servicio de su familia, sus amigos y de la sociedad.

—cCudl definiria usted como el aporte del Opus Dei a la vida de la
Iglesia?

—La principal aportacion del Opus Dei es acompanar a los laicos
(98% de sus miembros) para que sean protagonistas de la mision
evangelizadora de la Iglesia en medio del mundo, uno a uno. Los
laicos no son meros receptores o actores secundarios, sino

133



protagonistas de la evangelizacién, que pueden llevar el calor y la
amistad de Cristo alli donde hace mas falta: a las aulas, a las
poblaciones, a los campos de futbol, a los hospitales, a las oficinas, a
las familias, a los pobres y a los ricos... a todos. Se trata de una labor
de acompafiamiento espiritual, de vivificacidon cristiana, que evita
interferir en sus legitimas opciones terrenas: sus acciones en la
sociedad, con sus aciertos y sus errores, seran responsabilidad suya,
no de la Iglesia ni del Opus Dei. Atribuir al Opus Dei las iniciativas
politicas, empresariales o sociales de sus fieles seria clericalismo.

—Usted nacié en 1944 en el exilio, en Paris. Hoy se recuerdan los
dramdticos momentos que entonces vivia Europa, que su familia
vivio en el exilio en Francia. ¢Esta experiencia los marco de alguna
forma?

—Durante la guerra civil espafiola mi padre sirvié en el ejército
republicano: eso hizo que, al terminar la contienda, tuviera que
exiliarse en Paris. Era veterinario militar y tuvo un primer trabajo
para cuidar los animales de un circo. Poco tiempo después, consiguid
trabajar en un laboratorio y pudo traerse con él a la familia. Gracias a
Dios, las represalias que, algunos anos después, mi padre sufri6 al
volver a Espana fueron leves y pudo desarrollarse en el campo de la
investigacion en biologia animal. Por lo demas, yo era un nifio y vivi
todo aquello sin ser muy consciente. Aun asi, quiza la reflexion sobre
esa experiencia me vacuno contra la seduccion de cualquier tipo de
violencia y contra la tentacion de identificar la religion con
determinadas opciones politicas.

—Estudié fisica y luego teologia, una mezcla singular. {Qué
aspectos de la fisica han iluminado su camino religioso?

—Tanto la fisica como la teologia son, cada una a su modo,
conocimiento de la realidad: no solo no son contradictorias, sino que
se complementan. No puedo decir que el estudio de la fisica me
abriera los ojos a la realidad de Dios, pues ya era creyente por

134



tradicion familiar y por conviccidon personal. Pero investigar en la
realidad fisica concreta me ayud6 a ver bajo otra perspectiva el
mundo como creado por Dios.

—En su juventud, convivié con san Josemaria Escriva, fundador del
Opus Dei. En este contexto cotidiano, équé rasgos de él le llamaban
la atencion?

—Llegué a Roma en 1967 y vivi en la misma casa que €l hasta su
muerte en 1975, pero alli nos alojAbamos unas 200 personas. A pesar
de ser tantos, uno se sentia muy querido, arropado por su alegria y su
afecto. En una ocasion, delante de muchas personas, me hizo una
pregunta y se dio cuenta inmediatamente de que me ponia en un
aprieto; sin darme tiempo a contestar, anadi6 un comentario
colateral que hacia innecesaria mi respuesta. Esos pequenos detalles
se repetian a diario. Sobre todo, me impact6 su union con Dios, que
era manifiesta cuando le oias hablar en un momento de predicacién
0 en un encuentro familiar. En lo humano, subrayaria su amor a la
libertad y su buen humor.

—El papa Francisco llamé a reforzar «el carisma esencial» del
Opus Dei. ¢Como definiria ese carisma?

—Lo describiria como la bisqueda de Dios, el encuentro con Dios, y
el ayudar a muchas otras personas a ese mismo encuentro, en la vida
ordinaria, en el trabajo, en la familia, en la calle. En palabras del
papa Francisco, se trata de “difundir la llamada a la santidad en el
mundo, a través de la santificacion del trabajo y de las ocupaciones
familiares y sociales”.

—c¢Debe experimentar revisiones este carisma, que se configuro
hace cast 100 anos?

—En 100 anos, la sociedad y la Iglesia han evolucionado mucho, y el
Opus Dei también, pues es parte de ellas. No somos indiferentes a
fen6menos como la globalizacion, la conquista femenina del espacio

135



publico, las nuevas dinamicas profesionales y familiares, etc. Como
afirmaba san Josemaria, cambian los modos de hacer y de decir, pero
permanece la esencia, el espiritu. Saber cambiar, en ese sentido, es
necesario para ser fieles a una mision, pero se debe modelar
cualquier cambio desde lo esencial, desde ese niicleo que no
podemos modificar, porque, como todo carisma, es un regalo de
Dios.

—c¢Fue una sorpresa la decision del papa Francisco sobre la
estructura del Opus Dei?

—El Santo Padre nos advirti6 con una cierta antelacion del motu
proprio Ad charisma tuendum. Los cambios principales de ese
documento afectan a aspectos estructurales y organizativos, que el
prelado no sea obispo, entre otras cosas, pero no tocan la mision o la
sustancia del Opus Dei. La modificacion de los estatutos es una
respuesta a esa peticion del Papa. Ahora mismo, se trabaja sobre esto
con el Dicasterio del Clero, en un clima de didlogo y de confianza.

—A algunos les llama la atencién la juventud de algunas vocaciones
al Opus Dei. éSon libres de decidir su vocacion, por ejemplo, jovenes
de 16 anos?

—La libertad es un requisito imprescindible para cualquier vocacion.
La incorporacién al Opus Dei solamente es posible a los 18 afios, con
la mayoria de edad. Si alguien piensa que tiene vocacion, puede
empezar antes un proceso de discernimiento, pero sabiendo que no
forma auin parte del Opus Dei y siempre con el permiso expreso de
sus padres. Desde el momento en que se pide la admisién en la Obra
hasta su incorporacion definitiva, hay una serie de etapas formativas,
que duran al menos 6 o 7 afios. Cada afio la persona debe manifestar
su deseo de continuar: no es un proceso automatico, sino que
interpela al discernimiento y a la libertad personales de un modo
muy profundo.

136



Las actividades de formacion espiritual que promueve el Opus Dei
entre los joOvenes, con implicacion de los padres, son una semilla para
ayudarles a conocer y testimoniar su fe, a querer a su familia, a
prepararse para ser buenos profesionales y ciudadanos. La mayoria
descubre que su vocacién esta en el matrimonio, otros en el celibato
laical; quizas otros optan por el sacerdocio o la vida religiosa... Como
dice el Papa, al dirigirse a los jovenes, se trata de “descubrirse a uno
mismo a la luz de Dios y hacer florecer el propio ser”.

—Desde el Vaticano se pide ahora un informe anual sobre la
situacion del Opus Dei, no cada cinco anos, como antes. ¢Tiene que
ver con la necesidad de mayor transparencia y control?

—Ese cambio de periodicidad es consecuencia del cambio de
Dicasterio. Ahora, el interlocutor inmediato del Opus Dei es el
Dicasterio para el Clero, y en ese dicasterio los informes se entregan
cada ano, no cada cinco, como ocurria en el Dicasterio de los
Obispos. Independientemente de esto, qué duda cabe de que la
Iglesia, y la Obra como parte de ella, estd mejorando en el modo de
dar a conocer de forma clara y comprensible los datos mas relevantes
de su actividad, asi como sus motivaciones.

La transparencia, bien entendida y bien aplicada, favorece la
confianza que, como usted senala, ha quedado muy cuestionada por
los casos de abusos. En este sentido, desde 2013 existe en el Opus
Dei un protocolo para la proteccion de menores y personas
vulnerables, que formaliza unas medidas de prudencia que se vivian
en la Obra desde hacia décadas e incorpora la normativa mas
reciente de la Iglesia. Por otro lado, se esta trabajando en la creacién
de canales especiales de sanacién y resolucion para acoger a las
personas que quieran ser escuchadas.

—Aunque en menor medida que otras instituciones, se han
planteado denuncias de abusos por parte de integrantes del Opus
Dei, también en Chile. Usted ha expresado su perdoén por las «faltas

137



y pecados de miembros del Opus Dei». {Cudles son esas faltas y
pecados?

—Las faltas y pecados personales los conoce cada uno. A la vez, no se
puede ignorar que hay personas que han pertenecido al Opus Dei o
han estado en contacto con la Obra y que se han sentido heridas por
modos de hacer o han visto quebrada su confianza en quienes hacian
cabeza o en la institucién. Teniendo en cuenta que lo que se pretende
en la Obra es recorrer un camino de santidad y encuentro con Cristo,
pensar que hay personas que en este camino no han encontrado la
felicidad, me causa personalmente dolor y es invitaciéon a una sana
labor de examen para detectar las causas, para ver como reparar
segin cada situacion, estudiar qué se puede mejorar, etc. Los
motivos de estas heridas pueden ser muy variados. Lo que me causa
mas dolor es que no siempre hayamos sabido acompaiar bien a las
personas en el discernimiento de su vocacién, en el acompanamiento
espiritual, o ante una dificil situaciéon familiar o personal.

—Hoy se vive un gran clamor por dar mds espacio a la mujer,
muchas veces relegada a través de la historia. ¢Cémo lo vive el
Opus Dei?

—Efectivamente, en las ultimas décadas, la mujer ha ido ampliando
su espacio en la vida puablica, enriqueciéndola con su aportacion
insustituible. En la Iglesia ha crecido su protagonismo a todos los
niveles, también con nombramientos en puestos de responsabilidad
dentro de la curia vaticana, por ejemplo. En el Opus Dei, las mujeres
han estado desde el inicio en el gobierno junto a san Josemaria y sus
sucesores, y son auténomas con respecto a los hombres en el
liderazgo de sus apostolados. Conforme crece la presencia femenina
en el gobierno de las empresas o instituciones, mas mujeres del Opus
Dei, al igual que sus coetaneas, asumen puestos de responsabilidad,
y es bonito ver el alcance que su servicio puede prestar.

138



—Nuestro pais experimenta cambios en materia religiosa. La
encuesta Bicentenario de la UC muestra una significativa baja en la
adhesion de los jovenes a la religion catdlica. cHay que asumir que
los catdlicos caminan a ser un grupo minoritario?

—No vivo en Chile, y por tanto, no conozco en profundidad la
situacion, pero me atreveria a decir que seria un error atrincherarse,
una reaccion natural cuando uno se encuentra en minoria. Al
contrario, como discipulos de Jesucristo, deberiamos sentir como
propias las aspiraciones, las necesidades y sufrimientos de todas las
personas y trabajar codo con codo con ellas.

Después del huracan causado por la crisis de los abusos, por ejemplo,
muchos catoélicos han emprendido la via del acompanamiento de las
personas heridas, y la Iglesia en Chile ha puesto en marcha medidas
de prevencion y de promocién de ambientes de confianza y libertad,
que son imprescindibles para retomar su vigor en la sociedad, y que
son claves para que estos delitos no vuelvan a ocurrir. Una Iglesia
herida en sus miembros puede transmitir a Cristo y tiene mucho que
aportar: ayudar, colaborar, sanar, sin buscar un interés personal o
institucional, ni soluciones apresuradas. Este es el camino que veo
que ha emprendido la Iglesia en Chile, la via para recuperar la
credibilidad y sobre todo para llevar la cercania de Jesucristo a
muchisimas personas.

—c¢La baja en las vocaciones que experimenta la Iglesia Catolica
alcanza también al Opus Dei?

—En los paises mas secularizados, compartimos las mismas
dificultades que el resto de la Iglesia. En los lugares donde esta crece,
pienso en Nigeria, Brasil, Estados Unidos, el Opus Dei también
crece. En concreto, aumenta el namero de laicos y laicas que,
inspirados por san Josemaria, desean buscar la santidad y estan
abiertos a formar una familia. Disminuyen, en cambio, las personas
que acogen el celibato, un don de Dios que quizd hoy se entiende

139



menos, aunque sea tan enriquecedor para la Iglesia. Desde hace
algiin tiempo, fallecen mas de mil miembros del Opus Dei al afo;
aun asi, gracias a Dios, hay un pequefio crecimiento en ntmeros
totales, aunque en una realidad eclesial lo que importa es la union
con Dios y no las cifras o las estructuras.

Volver al contenido

140



Semana, Colombia
(17-IX-2024)

—En el 50 aniversario de la catequesis de san Josemaria en
Latinoamérica, usted vuelve a visitar la region. ¢Cree que la
realidad del Opus Dei en estos paises se acerca al sueiio de Escriva?

—Cuando san Josemaria estuvo en América, animé a sofiar grandes
aventuras de servicio cristiano. Sin obviar las dificultades y errores
humanos, doy gracias a Dios por el desarrollo del Opus Dei en
Colombia y en el resto del continente. Al mismo tiempo, la l6gica de
Dios permite mirar con mas perspectiva los resultados humanos, los
nameros y los éxitos o fracasos externos, pues lo esencial es facilitar
que se produzca un encuentro con Jesucristo en el corazéon de
muchas personas, y eso solo Dios lo puede ver.

—céQué espera del Opus Dei en los proximos 50 anos?

—Proyectado en el tiempo, me gustaria que el Opus Dei fuera
propagador de amistad, de fe manifestada en obras, de libertad de
espiritu y creatividad para llevar a cabo la mision evangelizadora de
la Iglesia y colaborar en la construccion de una sociedad justa.

—cEn qué consiste el servicio que un miembro de la Obra —como
también se le dice al Opus Dei— le puede prestar a la Iglesia?

—La vocacién especifica de los miembros del Opus Dei —que en su
inmensa mayoria son laicos, solo 2 por ciento son sacerdotes— llama
a un encuentro personal con Cristo en la familia, en el trabajo, en las
relaciones sociales, sabiendo que la busqueda de la santidad no es
algo para supermujeres ni superhombres, sino para gente de carne y
hueso, con aciertos y errores. La «santidad en medio de la calle» que

141



predicaba san Josemaria impulsa a buscar soluciones dignas a los
problemas de cada contexto y de cada tiempo.

—cCudl es o debe ser el papel de los laicos en la Iglesia?

—Como ha subrayado el Concilio Vaticano II, a los laicos pertenece
por propia vocacion la tarea de vivificar cristianamente los asuntos
temporales: es decir, el trabajo, la familia, el comercio, la cultura,
etcétera. Su papel es contribuir a la santificacion del mundo,
reflejando un poco el amor de Cristo en cada lugar y circunstancia; y
aqui es donde queda mucho camino por recorrer. Pienso, por
ejemplo, en la formacién de los laicos en bioética o justicia social, en
su conciencia de ser protagonistas en la evangelizacién. La mision
del laico no se agota en la “ocupacion de puestos” en estructuras
eclesiales.

—En 1946, cuando san Josemaria pidié la aprobacion juridica del
Opus Dei, le dijeron que habia llegado con un siglo de anticipacion.
Teniendo en cuenta la cercania de la Obra a su primer centenario,
ccree que la reforma a sus estatutos, pedida por la Santa Sede, se
relaciona con aquella respuesta dada al fundador?

—En 1946, el Opus Dei estaba establecido en cuatro paises y hoy en
70. En ese momento resultaba sorprendente un mensaje dirigido
especialmente a los laicos sobre la busqueda de la santidad en medio
del mundo y se veia anticipatorio, a pesar de su enraizamiento en el
Evangelio. Puedo asegurarle que la actual modificacién de los
estatutos solicitada por el Santo Padre se esta realizando,
precisamente, con este criterio fundamental de ajustarse al carisma,
que hoy es mas comprendido y compartido. El derecho, tan
necesario, sigue a la vida, al mensaje encarnado, para dar apoyo y
continuidad a la vida.

—La mayoria de los miembros del Opus Dei son mujeres, que en su
mayoria estan casadas. ¢Como dar mas brillo a quienes entregan
su vida a Dios desde el matrimonio?

142



—El matrimonio es un camino de santidad: en el Opus Dei todos los
miembros —casados, solteros o célibes— compartimos una misma
vocacion, mision y responsabilidad. Los casados viven con la
conciencia de que su amor a Dios pasa a través de su familia, sus
amistades y la labor que desempeian en el mundo. Esto tiene un
enorme potencial transformador de servicio. En cuanto a las
mujeres, que como usted sefiala son mayoria, san Josemaria
entendi6 que sin ellas la Obra estaba incompleta. No se entenderia el
Opus Dei sin su aporte insustituible, igual que no se entiende la
familia, el mundo del trabajo o la vida social sin ellas.

—El papa Francisco ha sefialado la crisis de vocaciones como una
«hemorragia para la Iglesia». Usted le entregé su vida a Dios desde
joven y luego se ordené sacerdote. ¢Por qué hoy es mas dificil que
las personas consideren la vocacion al celibato apostélico?

—El mundo actual enfrenta el desafio de volver a creer en el
compromiso; en un amor para toda la vida que llena de alegria y
libertad. Para muchos, el compromiso aparece como un limite,
cuando en realidad Dios siempre abre horizontes luminosos. Diria
que es fundamental recuperar la virtud de la esperanza.

—«En la Iglesia hay espacio para todos», dijo el papa Francisco en
la Jornada Mundial de la Juventud 2023 en Lisboa. ¢Qué significa
exactamente esa apertura y como puede el Opus Dei dar a entender
ese mensaje?

—El propio san Pablo afirma que Dios quiere que todos se salven y
lleguen al conocimiento de la verdad. El Papa ha sefialado esta
universalidad como un eje central de su magisterio. San Josemaria
hablaba a sus hijos espirituales de tener los brazos abiertos a todos.
En un tiempo de polarizacion, divisiones y muros, los seguidores de
Cristo tenemos marcado un camino muy claro que recorrer.

—En el Opus Dei hay gente de todas las edades. ¢Qué puede hacer
usted, como padre y prelado, para fomentar la cooperaciéon

143



intergeneracional en la Obra?

—En mi casa, en Roma, convivimos desde una persona de 102 afios
hasta otra que atn estd en sus 30. Entre otras muchas cosas, los
mayores aportan su experiencia, los jévenes su ilusion y su vitalidad.
Deberiamos afrontar la vivencia intergeneracional con carifo,
sabiendo que a veces implica sacrificios por ambas partes.

—A algunas personas del Opus Dei se les reconoce por sus aportes a
la sociedad, como colegios, universidades y labores sociales. Sin
embargo, también enfrentan narrativas en su contra. ¢Por qué cree
que surgen estas narrativas y como contrarrestarlas?

—A veces pienso que estas narrativas que usted menciona nos
ayudan a purificarnos de la tentacion de pensar que no necesitamos
corregir nada y mas aun de sentirnos satisfechos. Como todos,
necesitamos reflexionar sobre el bien que queremos hacer y sobre
qué realizamos en concreto. Nuestro fundador, de hecho, nos
advertia de que la Obra debia vivir “sin gloria humana”.

Por otro lado, es natural que haya visiones diversas porque hay
muchos modos de hacer y de entender las cosas. Las opiniones
contrarias pueden ser una ayuda cuando son sinceras; nos permiten
pedir perdon y corregirnos. Me gustaria que cualquiera que se
acerque a esas actividades pudiera ver que alli se trata de sembrar
paz y alegria.

Personalmente, me alegra comprobar que casi cada dia del ano
recibimos alguna peticion de admision en el Opus Dei de personas
que anteriormente han formado parte de la Obra y que, por la razén
que sea, se desvincularon. Noticias como estas son una caricia del
Sefior que, en cierto sentido, superan ciertas “narrativas”
excesivamente dicotomicas.

—El proximo ano se realizara el Jubileo de los Jovenes en Roma.
¢Cudl cree que es el mayor desafio que enfrentan los jovenes en la

144



actualidad para acercarse a Dios como un ideal atractivo?

—Solo Cristo es la respuesta a todos los interrogantes que los jovenes
guardan hoy en sus corazones y que el amor de Dios Padre, cuando
se abren a é€l, es capaz de curar las heridas y fragilidades. Quizas
somos mas bien los adultos quienes tenemos que plantearnos si
estamos siendo capaces de comprender a los jovenes. Logicamente,
el testimonio de una vida coherente es también esencial para mostrar
el atractivo de una vida junto a Cristo.

Volver al contenido

145



El 9 Nou, Espaiia
(24-I1X-2024)

—céQué destacaria de sus anos de formacion en Cataluna?

—En los anos sesenta tuve una vision mas amplia de una Espana de
otro tipo, que era Cataluna. Fueron afos muy importantes de
formacién. Me acuerdo muy bien de las clases en el edificio central
de la Universidad de Barcelona y, concretamente, del famoso
profesor Teixidd, que tenia un gran prestigio, pero era un hueso,
como entonces se decia. Ensefiaba unes matematicas muy modernas
pero dificiles de entender.

—cComo tomo contacto con Vie?

—Todo empezd en el Colegio Mayor Monterols, donde conoci a
mucha gente de distintos lugares de Cataluna y de Espafa. Entonces
era un centro de formaciéon solo para jovenes del Opus Dei. Ahora
esta abierto a todo tipo de estudiantes. Desde Monterols tuve la
oportunidad de ir varias veces a Vic para atender la labor apostélica
que se empezaba a desarrollar alli. Fue entre los afios 1964 y 1967.
Me di cuenta de la importancia que tenia Vic dentro de Cataluna y
llegué a entender sin problemas el catalan. Después vinieron las
milicias en el campamento de Talarn: dos veranos de tres meses y
unas practicas de alférez de cuatro meses también alli, en el
campamento.

—San Josemaria dijo en Roma en 1971: «Barcelona dard muchos
frutos porque se ha sufrido mucho», en alusién a los convulsos aros
40 marcados por la incomprension hacia la Obra. <Puede
convertirse Montse Grases, la joven barcelonesa de la Obra que
murio de cancer a los 17 anos, en la primera santa canonizada del
Opus Dei?

146



—Montse Grases fue proclamada venerable en 2016. De cara a la
beatificacion, es preciso demostrar el caracter extraordinario de un
favor obtenido por su intercesién. A la postulacion y la web de la
Obra llegan numerosos relatos de favores que tienen que ver con la
vida cotidiana o la eleccion de vida. Su devocidn esta mas extendida
entre gente joven: recuerdo que en 2022, en el 80 aniversario de su
nacimiento, un grupo de jévenes llevé 80 rosas blancas junto a su
tumba, en la cripta del oratorio de Santa Maria de Bonaigua (en
Barcelona), para agradecerle los favores recibidos por su intercesion.
Se estan estudiando algunos casos interesantes, pero ain estamos en
las primeras fases de recopilacion de documentacion.

Sea o no la primera santa canonizada, es sin duda una buena
intercesora para los apostolados de toda la Iglesia con la juventud, en
la querida ciudad de Barcelona, en esta comarca de Osona en la que
veraneaba, en Cataluna y en todo el mundo.

—cComo prepara el Opus Dei la proximidad del centenario de su
nacimiento?

—En los anos que quedan hasta el centenario queremos
interrogarnos sobre las necesidades y los retos de la Iglesia y del
mundo. Deseamos también profundizar en la propia identidad con
una mirada al futuro y estudiar cémo podria la Obra contribuir desde
su carisma de la santificacion de la vida ordinaria. Por tanto, en este
tiempo miraremos hacia el conjunto (la Iglesia y el mundo) y hacia
dentro (la Obra), con la esperanza de que las miradas confluyan en
un momento de gracia.

Cuando pienso en el centenario del Opus Dei, me viene a la cabeza
una oraciéon que el beato Alvaro dirigia personalmente a Dios:
«gracias, perdon, ayddame maéas». De alguna manera, es un tiempo
para vivir esta aspiracion también desde la perspectiva del conjunto.

—cLuces y sombras, segiin su parecer, en esos casl cien ainos de
historia?

147



—El Opus Dei ha sido y es un don del Espiritu Santo para la Iglesia,
como recuerda el papa Francisco en Ad charisma tuendum. Veo la
Obra como una luz que inspira a muchas personas a tener un
encuentro con Jesucristo a través de las tareas comunes de la vida
cotidiana: el trabajo, la familia, las relaciones sociales. Diria que
estas son las luces principales, cuyo protagonista es Dios que
interviene en la historia.

Entre esas luces, querria recordar a tantas personas de la Obra que
han pasado por esta tierra tratando de hacer el bien, con sus virtudes
y sus defectos. En la actualidad, fallecen anualmente unas mil
personas del Opus Dei. En la mayoria de los casos, son gente sencilla,
normal, anénima, que ha procurado sembrar paz y alegria a su
alrededor, en contextos a veces dificiles.

Otras veces, son personas que han sido publicamente puestas como
ejemplo para los fieles, como Guadalupe Ortiz de Landazuri, el
primer fiel laico del Opus Dei que ha sido beatificado, profesional de
la quimica que desarroll6 un amplio apostolado de amistad en
Espafia, en México y en Italia. O, mas recientemente, el pediatra
guatemalteco Ernesto Cofinlo, médico y padre de familia que la
Iglesia ha declarado venerable en diciembre de 2023. Entre otras
cosas, el Dr. Cofifio se comprometi6é con los nifios desnutridos y las
familias pobres de su pais, creando numerosos comedores y centros
asistenciales y desarrollando una amplia labor de evangelizacion
entre sus familiares, colegas y amigos.

Al mismo tiempo, en la historia del Opus Dei también hay sombras y
equivocaciones, porque estad formado por seres humanos falibles. Las
buenas intenciones no eliminan la posibilidad de error, y eso se debe
aceptar con humildad. En particular, duele saber de personas que
han estado en contacto con la prelatura y han quedado heridas por
alguna falta de caridad o de justicia: situaciones de falta de apoyo
emocional, errores en los procesos de incorporacion, negligencias en
el acompanamiento de personas que dejaron el Opus Dei, etc. Se

148



debe aprender de los errores y seguir mejorando, con la ayuda de
Dios.

—(éQué se mantiene y qué ha cambiado en la Obra durante todo ese
tiempo?

—No ha cambiado el nticleo inmutable, el mensaje significativo sobre
la santidad en medio del mundo. Al mismo tiempo, ya el fundador,
san Josemaria, teniendo clara la necesidad de mantener intacto ese
espiritu, decia que con el tiempo las formas pueden y deben cambiar.
En cien afios, la sociedad y la Iglesia han evolucionado mucho, y el
Opus Dei también, pues es parte de la Iglesia y de la sociedad. Saber
cambiar —modelando cualquier cambio desde lo esencial— es un
requisito para poder seguir siendo fieles a una mision.

Por diferentes motivos, han cambiado en estos anos el marco
juridico, algunos modos apostoélicos y muchas otras cosas quiza poco
visibles pero que tienen importancia: por ejemplo, se ha insistido en
la separacién neta entre gobierno y direccion espiritual, se han
adoptado medidas para garantizar mejor y reforzar la plena libertad
y voluntariedad en los procesos de incorporacién, se han puesto al
dia modos practicos en que se manifiesta la exigencia de vivir la
virtud de la pobreza en medio del mundo, etc.

—cCudles han sido los hitos mas importantes del desarrollo
institucional del Opus Dei y adonde se encamina en el siglo XXI?

—Diria que los hitos mas importantes son los menos visibles: la
gracia de Dios que acttia en millares de personas, que responden
afirmativamente al seguimiento de Jesucristo en medio del mundo.
O tantas historias de arrepentimiento, de conversién, que se
producen en personas de la Obra y en otras que frecuentan sus
apostolados.

En el plano institucional, recordaria la canonizacion del fundador, el
6 de octubre de 2002. Ante la multitud reunida en Roma, san Juan

149



Pablo II se refiri6 a Josemaria Escrivd como “el santo de la vida
ordinaria”. Esta expresion es también una guia para el Opus Dei del
futuro, sobre el que usted pregunta: lo fundamental no son las
actividades, las estructuras o los niimeros, sino ayudar a muchisimas
personas —con la gracia de Dios— a encontrar a Dios en la calle, en la
fabrica, en el hospital, etc. o, con palabras de nuestro fundador, a
“transformar la prosa diaria en endecasilabo, en verso heroico”.

—c¢En qué fase se encuentra la causa de canonizacion del beato
Alvaro? éSe han documentado nuevos milagros?

—Tras su beatificacibn en 2014, han llegado a la postulacion
numerosas narraciones de favores extraordinarios atribuidos a la
intercesién del beato Alvaro del Portillo. Uno de ellos se refiere a un
grave accidente automovilistico en México, en 2015. Los médicos que
siguieron el caso consideraron extraordinaria la recuperaciéon de un
traumatismo craneoencefalico severo sin secuelas neuroldgicas ni
psicologicas. A finales del afio pasado concluy6 la investigacion
diocesana y la documentacion se encuentra ahora en estudio en la
Santa Sede. También se estan examinando otros casos, entre ellos
uno en Alemania. Por otra parte, llegan con frecuencia otros favores
mas comunes, relacionados con la familia, los amigos, etc. Don
Alvaro era una persona verdaderamente cercana y da alegria
observar que muchas familias acuden a él pidiendo las ayudas que se
solicitan a un buen padre o a un buen hermano.

—cCudl es su calendario de viajes en los proximos meses?

—Los viajes mas significativos los he hecho este verano en una parte
de América del Sur: Chile, Perti, Ecuador y Colombia. Se trata de
ayudar, impulsar y dar ideas a la gente, pero también, a la vez, de
aprender de los demés. Tengo muy presente algo que oi a san
Josemaria: “Cualquier persona nos puede decir cosas que nos
enriquecen muchisimo”.

Volver al contenido

150



The Pillar, Estados Unidos
(18-XI-2024)

—Uno de los temas principales del actual Sinodo sobre la
Sinodalidad es el papel de los laicos en la Iglesia. ¢Qué podria
aportar el Opus Dei a estas reflexiones, teniendo en cuenta la
centralidad de los laicos en su mensaje, mision y espiritualidad?

—El papel de los laicos en la Iglesia no es principalmente el de
ocupar cargos en sus estructuras, que por légica serdn muy pocos
(algunos podran ser necesarios) con relacion al conjunto. Es algo que
ha emergido de nuevo en las conversaciones sinodales y que esta
muy presente en el carisma del Opus Dei: facilitar que cada fiel laico
—cada hombre y mujer que ha recibido el bautismo— tome
conciencia de la grandeza y belleza de su misiéon. Como sucedio6 entre
los primeros cristianos, especialmente hoy recae en ellos y ellas la
tarea evangelizadora del futuro, en uniéon y comuniéon con los
pastores.

La Iglesia no son principalmente los templos o las estructuras, sino
las personas incorporadas a Cristo por el bautismo. Un laico, una
laica que llevan a Jesucristo en su corazon y en su estilo de vida,
seran una presencia de la Iglesia, vibrante y abierta en sus
respectivos barrios y comunidades de vecinos; entre sus parientes y
amigos, entre creyentes y no creyentes, en el mundo del deporte y del
entretenimiento; en los distintos ambitos profesionales, sociales,
culturales, cientificos, politicos, comerciales.

En su exhortacion apostolica Gaudete et exsultate, el papa Francisco
habla de la centralidad de los laicos cuando invita a descubrir esa
«santidad de la puerta de al lado, de aquellos que viven cerca de
nosotros y son un reflejo de la presencia de Dios». Desde sus inicios,

151



la Obra trata de ir en esa direccidén: recuerda que la gente con
virtudes y defectos, como cada uno de nosotros, puede convertirse en
una mano tendida por Dios hacia muchas otras personas, también
aquellas que quiza no entrarian jamas en una iglesia.

Por ese motivo, diria que un gran desafio es dedicar mucho tiempo y
cuidado a la formacion y al acompanamiento espiritual de los
cristianos corrientes, verdaderos apostoles en su propio ambiente. Es
una prioridad en la vida cotidiana de la Iglesia que, gracias a Dios, se
hace presente en miles de parroquias e iniciativas.

—cPor qué esta identidad laical es tan esencial para el Opus Dei
como instituciéon y como camino espiritual?

—Es esencial porque es lo que Josemaria Escriva entendi6é que le
pedia Dios: explicar, mostrar, descubrir, recordar... la llamada
universal a la santidad en medio del mundo y a través de las
realidades cotidianas, como son principalmente la vida familiar y
laboral. El fundador comenzo6 su actividad para impulsar la Obra a
través del acompanamiento de estudiantes y profesionales, asi como
formando grupos, y rezando y pidiendo oraciones por ellos. También
involucré a esos jovenes en sus visitas a los pobres y enfermos de
Madrid y organizd cursos de retiro espiritual y clases de formacion
que, con el mismo estilo, se fueron expandiendo por muchas culturas
y naciones, entre personas de toda clase y condicion social.

Cuidar y hacer fructificar este carisma es lo que el Sefior y la Iglesia
nos piden: la evangelizacion —como he dicho— en la familia y en el
trabajo, en medio de la sociedad, que de modo permanente plantea
grandes retos como la guerra, la pobreza, la enfermedad, etc. Son los
fieles corrientes que habitan estas realidades quienes en primer lugar
pueden dar testimonio de como Cristo se hace presente en su vida y
coOmo supone un impulso para la transformacion personal y de su
entorno. Para eso, el Opus Dei, como institucion, ofrece formacion,
acompanamiento y una espiritualidad concreta, adaptada a mujeres

152



y hombres con familias que cuidar, horarios exigentes de trabajo,
dificultades economicas, traslados, etc. Algunas personas, al
descubrir este espiritu, sienten una llamada vocacional a difundirlo
con su vida.

—En 1946, cuando san Josemaria buscé por primera vez la
aprobacion canoénica para el Opus Dei, le dijeron que habia llegado
con un siglo de anticipacion. Con la reforma canédnica de la Obra en
curso, écree que estas palabras siguen siendo ciertas?

—En 1946 el Opus Dei estaba establecido en cuatro paises y su
mensaje era menos conocido. Ya entonces estaba formado por una
minoria de sacerdotes y una gran mayoria de hombres y mujeres
corrientes. En esa época chocaba la predicacion del fundador al
animar a los laicos a buscar la santidad en medio del mundo, a llevar
el Evangelio a todos los ambientes y profesiones... Su mensaje
parecia anticipatorio, a pesar de estar plenamente enraizado en el
Evangelio. Hoy la Obra trabaja en mas de 70 naciones, su mensaje ha
sido plenamente acogido y difundido por el Concilio Vaticano II. Al
mismo tiempo, es patente la dificultad que encuentra el derecho para
encuadrar fendmenos pastorales novedosos y quiza el protagonismo
que el Concilio deseaba que se diera a los laicos aun tiene mucho
recorrido por realizar. Mas alla de este punto, lo que puedo
asegurarle es que la actual modificacion de los estatutos solicitada
por el Santo Padre se esta realizando, precisamente, con el criterio
fundamental de ajustarse al carisma, que en muchos lugares hoy es
mas comprendido y compartido. El derecho, tan necesario, sigue a la
vida, al mensaje encarnado, para dar apoyo y continuidad a la vida.

—Europa, Estados Unidos y, en menor medida, América Latina, se
estan secularizando rdpidamente. El Opus Dei esta presente en
muchas de las ciudades mas grandes y secularizadas del mundo.
¢Qué hace el Opus Dei para ser una presencia fiel de la Iglesia en
medio de estas sociedades y para evangelizar en esos ambientes?

153



—El 3 de marzo de 2017 fui recibido por primera vez en audiencia
por el papa Francisco. En aquel encuentro hizo a los fieles de la
prelatura una peticibn muy concreta, cuando nos animé a dar
prioridad a una periferia: las clases medias y el mundo profesional
que se encuentran alejados de Dios. Sin dejar a nadie de lado, esta
prioridad abre un panorama apostolico tan inmenso como
apasionante, que se encuadra bien en el proximo jubileo sobre la
esperanza.

El Opus Dei trata de estar presente en esos ambientes secularizados,
aportando una formacién integral desde iniciativas educativas o
asistenciales, pero lo mas importante no son esas iniciativas o
estructuras sino las personas que lo forman y los cientos de miles que
participan en sus apostolados: la amistad con Dios que cada
miembro de la Obra trata de vivir interiormente y contagiar en todo
el entramado de sus relaciones. Es bueno tener conciencia de que ya
en los inicios de la Iglesia la evangelizacion se realizd6 en distintos
contextos: algunos de tradicion profundamente religiosa —como
vemos en los Evangelios— y otros en los que no era asi. Esta realidad
es una luz que puede darnos confianza, pues podemos aprender
mucho de como vivid la Iglesia en ese tiempo apostolico.

De un modo sintético, y pensando en el tiempo de hoy, podriamos
decir que lo esencial en la misién del Opus Dei es la amistad y la
confidencia con cada hombre y mujer, usando palabras de san
Josemaria. Colaborar con la gracia de Dios al encuentro con Cristo
de personas y naciones, persona a persona, de ti a ta. En todos los
lugares, y en especial donde hay una mayor secularizacin,
necesitamos confiar aiin mas en la ayuda de Dios y de mostrar esa
fuerza a través del propio estilo de vida y de iniciativas muy variadas.
Cada cristiano esta llamado a hacer visible el atractivo de la vida con
Dios y en Dios; la Obra trata de sostener a quienes viven esa mision.

—Parece que el Opus Dei tiene muchos “frentes abiertos” entre la
reforma de los estatutos, la situacion de Torreciudad, diferentes

154



articulos, libros y documentales en los que antiguos miembros
hablan en contra de la Obra, y una investigacion judicial de
denuncias de 43 exnumerarias auxiliares en Argentina. ¢Es este el
momento mas dificil de la historia del Opus Dei? ¢Cémo afronta el
Opus Dei las denuncias de antiguos miembros?

—La Obra se acerca a sus cien anos de historia y este es un buen
momento para poner los ojos en el origen y hacer balance del camino
recorrido, como el mejor modo de seguir aprendiendo, de rectificar
lo que haya que rectificar, de ilusionarse con el presente y proyectar
el futuro.

En este marco, los “frentes abiertos” que usted menciona son
también llamadas para examinar a fondo cbmo hemos sabido reflejar
la belleza de este carisma y, al mismo tiempo, en qué aspectos ha
podido prevalecer una falta de adaptabilidad para cambiar
cuestiones no esenciales, que —como decia el mismo fundador— es
condicion de todo organismo vivo.

Como le decia anteriormente, el trabajo de los estatutos marcha a
buen ritmo y también deseamos de todo corazén llegar a una
solucion adecuada acerca de la diversidad de pareceres sobre
Torreciudad, que esta en las manos de la Santa Sede.

Cada libro, articulo o documental a los que usted se refiere nos pesa
en la medida en que expresan un dolor o frustracion en alguna
persona. Como comprendera, trabajamos para que no haya motivos
para ello, porque deseamos que vivir la vocacion a la Obra sea un
motivo de felicidad, como gracias a Dios lo es para muchos miles de
personas. Pero siempre cometeremos errores, porque Somos una
institucion formada por seres humanos. Naturalmente, deseamos
detectarlos a tiempo y poner remedio en la medida de lo posible.

Al mismo tiempo, las criticas —también cuando no respondan a la
realidad— pueden ser una ayuda para descubrir aspectos en los que
mejorar. Aunque puedan no ser agradables ni sean siempre justas,

155



en ocasiones resultan momentos de examen y, a veces, de
maduracion interior. Siempre, en general, es importante afrontar
con serenidad y confianza lo que sea preciso mejorar o corregir.

En referencia a las reclamaciones que menciona en Argentina, alli se
llevo a cabo una comision de escucha. Con la experiencia adquirida,
se puso en marcha una primera oficina de sanacién y resolucién para
resolver cada eventual conflicto. Nos dio alegria llegar a acuerdos con
varias personas y eso facilit6 también ofrecer una peticiéon de perdon
personal y concreta. Ademas, la escucha amplia permitié aliviar el
dolor de quienes han pertenecido durante un tiempo a la institucion
o han buscado en ella un acompanamiento y una ayuda que no
encontraron. Después de ese trabajo, que esta generando procesos de
sanacion, se estan habilitando procedimientos similares en otros
paises.

A las personas que han formado parte de la Obra y que, por el motivo
que sea, se desvincularon, las queremos con toda el alma, y les
agradecemos sinceramente el bien que hicieron en ese tiempo y el
que siguen sembrando en el presente. Tenemos un gran respeto por
cada una, ademas, porque en esa decision de ser del Opus Dei habia
un deseo de entregar su vida a Dios. En numerosas ocasiones he
tenido la oportunidad de pedir perdon a quienes conservan alguna
herida, por alguna falta de caridad o de justicia, o por el motivo que
sea. En muchas otras, soy testigo de su agradecimiento por el tiempo
pasado en la Obra y por el acompanamiento recibido, que les lleva a
seguir participando en las actividades espirituales y formativas. En el
ultimo afio, como he tenido la posibilidad de explicar en otra
ocasion, casi cada dia hemos recibido alguna peticion de admisién en
el Opus Dei de personas que anteriormente han formado parte de la
Obra: la vida muestra que la realidad tiene més matices de los que
podriamos suponer segin una narrativa excesivamente dicotébmica o
polarizada.

156



—En ciertos medios, especialmente en Estados Unidos, se acusa al
Opus Dei de estar detras de una conspiracion ultraconservadora
para hacer presidente a Donald Trump, entre otras cosas. ¢Qué
tiene que decir de esto?

—No le puedo decir mucho porque sencillamente es fantasia. En el
Opus Dei no damos indicaciones, consejos u 6rdenes politicas de
ningun tipo a nadie: si alguien lo hiciera los demas nos rebelariamos.
Es contrario a nuestro espiritu. Hay buenos catélicos que votan por
distintos partidos o candidatos, segun su sensibilidad. Yo no les diré,
ni nadie en el Opus Dei les dira, por quién votar, a quién apoyar o
qué causa promover. Tampoco seria adecuado que indirectamente se
creara un clima en las actividades formativas que diera por
descontado que hay una sola opcién legitima para las personas del
Opus Dei. Amar la libertad implica amar el pluralismo.

En estos medios a los que se refiere se hacen hipoétesis y teorias
conspirativas, mencionando a personas con nombre y apellido que,
sin embargo, no son miembros del Opus Dei. Estoy seguro de que
seran muy buenos catolicos, pero simplemente se manipula la verdad
con el fin de comprometer en cuestiones politicas a una institucién
de la Iglesia.

Por otro lado, ojala se entendiera mejor la libertad de los laicos en lo
politico, lo social, lo cultural... En el ambito de la gestién publica,
cada cristiano tiene la responsabilidad de formar su conciencia segin
la doctrina social de la Iglesia, informarse de las propuestas de los
candidatos o partidos, reflexionar sobre la mejor opcion para el bien
comun y decidir libremente. Por eso, la labor de acompanamiento
espiritual que realiza el Opus Dei evita interferir en sus legitimas
opciones terrenas. Ante un laico que participa en politica (sea o no
del Opus Dei) es clave el respeto a su autonomia: sus aciertos y sus
errores son responsabilidad suya, no de la Iglesia. Atribuir al Opus
Dei o al conjunto de la Iglesia las iniciativas culturales, politicas,
econdmicas o sociales de sus fieles es clericalismo.

157



Volver al contenido

158



Avvenire, Italia
(26-VI-2025)

1. El 26 de junio de hace 50 anos, el fundador del Opus Dei,
Josemaria Escriva, concluia su camino terrenal. éCual es la
actualidad de su mensaje?

El mensaje de san Josemaria conserva hoy una fuerza particular: la
llamada universal a la santidad en el trabajo, al servicio de la
sociedad y en la familia, pequena Iglesia doméstica, como le gustaba
decir a san Pablo VI. En un mundo que tiende a separar lo sagrado
de lo cotidiano, su propuesta sigue siendo radical y profundamente
cristiana: todo trabajo, todo compromiso familiar, cada pequena
alegria o sufrimiento vividos con amor se convierten en ocasion de
encuentro con Dios. Esta llamada a santificar el tiempo presente, con
realismo y esperanza, es mas actual que nunca.

2. El reciente Congreso general, evento de relevancia para el Opus
Dei, coincidié con los dias en que la Iglesia conocié al nuevo papa.
¢Qué reflexiones le ha sugerido esta coincidencia de eventos?

Por un lado, era patente el dolor por la muerte del papa Francisco.
Por otro lado, el sentimiento de espera que nos unié con toda la
Iglesia en oracién y disponibilidad. Esta coincidencia nos recordo
como nuestra identidad laical estid profundamente enraizada en la
Iglesia, nuestra Madre. La eleccion de un nuevo papa es siempre un
momento de gracia y responsabilidad, una invitacién a que cada uno
renueve la fidelidad a Cristo a través del sucesor de Pedro. Me
impresiond la alegria de tanta gente apenas se vislumbré la fumata
blanca, una hora antes de conocerse la identidad del papa: la fiesta
de tener ya un padre comiin, sea quien sea.

159



3. Pocos dias después de la eleccion del papa, usted fue recibido en
audiencia por Leon XIV. ¢Puede contarnos algo de ese didlogo?

Fue un gesto de paternidad, durante el cual el papa manifest6 su
cercania y su afecto, como verdadero padre comun en la Iglesia. El
Santo Padre, entre otras cosas, pidié informaciéon sobre el actual
estudio de los estatutos de la Prelatura. Le6n XIV escucho6 con gran
interés las explicaciones. Luego hizo referencia a las festividades
marianas que coincidian con el dia de su eleccion. En un clima
familiar y de confianza, impartié su bendicion a mi y a mons.
Mariano Fazio (el vicario auxiliar del Opus Dei). Fue una alegria para
todas las personas del Opus Dei.

4. Las primeras semanas con Leén XIV nos estan revelando un
perfil humano y espiritual que la gran mayoria de la opinién
piublica no conocia. ¢Qué es lo que mas le impresiona del papa?

Me impresiona su profundidad interior, su serenidad y, por asi
decirlo, su naturalidad. En un tiempo marcado a menudo por la prisa
y el ruido, el Santo Padre parece custodiar un silencio lleno de Dios,
que se refleja en su forma de hablar, de escuchar y de mirar: son
algunas actitudes que le ayudan mucho en su deseo de unidad. En él
se percibe una fe firme y vivida, capaz de generar esperanza, y un
sentido de misericordia hacia cada persona, como también relatan
muchos testimonios de Chiclayo, la di6cesis de Perti donde fue
obispo hasta que el papa Francisco lo llam¢ a trasladarse a Roma.

5. ¢Qué compromisos futuros surgieron para la Obra durante los
trabajos del Congreso?

El Congreso respeto6 el luto que afect6 a toda la Iglesia con la muerte
del papa Francisco. Por eso, los trabajos fueron mas breves de lo
previsto. De todos modos, se nombraron los miembros del Consejo
General y de la Asesoria Central (como esta previsto en estos
congresos) y, mas alla del Congreso en si, hubo un intercambio entre
las personas venidas a Roma de todo el mundo sobre las reflexiones

160



llegadas de todas las naciones donde esta presente la Obra, gracias a
las asambleas celebradas en 2024, que contaron con la participacion
atenta y, diria, entusiasta de miles de personas. De estas asambleas
surgid6 una gran unidad de propositos en el compromiso de
evangelizacion en el mundo del trabajo y un verdadero amor por la
Iglesia. Entre otras sugerencias, se habl6 mucho del apostolado del
“primer anuncio” cristiano, cada vez mas necesario en un mundo
aparentemente mas secularizado, pero en el cual se descubre una
gran sed de Dios. San Josemaria definia la Obra como una «gran
catequesis» en medio del mundo, en la vida ordinaria: a él le
pedimos luces para saber llevarla adelante con alegria y generosidad
en las circunstancias actuales.

Luego, los miembros del Congreso también dieron una opinion
positiva para que el prelado, con sus nuevos consejos, enviara a la
Santa Sede la propuesta de los Estatutos que considerara mas
oportuna, teniendo en cuenta todas las sugerencias ya recibidas del
Congreso de 2023 y de la consulta previa a todos los miembros del
Opus Dei. Y asi se hizo: una vez elegido el papa Ledn, el pasado 11 de
junio presenté la propuesta al Dicasterio del Clero. El siguiente paso
esta ahora en manos de las autoridades de la Sede Apostoélica.

6. En 2028 celebraran los cien anos desde la fundacién. éComo esta
cambiando el Opus Dei?

La Obra esta llamada a cambiar en fidelidad a su carisma. Cambian
los contextos culturales y sociales, y cambian las personas (que son
quienes encarnan el mensaje en cada época), pero la esencia
permanece: ayudar a cada persona a descubrir que Dios la llama
precisamente alli donde se encuentra. Los cambios que estamos
viviendo —también en el proceso de ajuste de los estatutos— son un
impulso para custodiar lo esencial. Deseamos ser cada vez méas una
ayuda verdadera, cercana y humilde para todos en la Iglesia y en la
sociedad.

161



7. ¢Qué esta aprendiendo la Obra del proceso de revision de los
estatutos iniciado por el papa Francisco?

La escucha, con espiritu filial y verdadera disponibilidad, ha
caracterizado estos afos de trabajo, custodiando el tesoro que nos
dej6 san Josemaria y mirando hacia adelante. El papa Francisco nos
ha invitado a un camino de renovaciéon, que también reclama
paciencia y profundidad. Revisar los estatutos no es solo un ejercicio
juridico, sino también espiritual: nos ayuda a preguntarnos qué es lo
que realmente importa, qué sirve mejor a las personas y a la mision.
Es una oportunidad para vivir mas profundamente la esencia
evangélica del carisma.

8. ¢Qué encuentra hoy un joven en el camino de fe propuesto por el
Opus Dei?

La posibilidad de descubrir que la vida ordinaria, con sus esfuerzos y
bellezas, puede ser un camino seguro que nos lleva a Dios. También
encuentran acompafiamiento, un diadlogo sincero en la amistad, un
clima familiar y una propuesta de santidad que no esta reservada a
pocos “héroes”, sino que es para todos. Una invitacién, como decia
san Josemaria, a ser “cristianos llenos de optimismo y empuje,
capaces de vivir en el mundo su aventura divina”, y de este modo
hacer el bien y mejorar la sociedad que los rodea. En medio de las
incertidumbres de nuestro tiempo, muchos joévenes desean
autenticidad, y el Evangelio —vivido en lo cotidiano— responde
profundamente a esta sed.

Volver al contenido

162



Die Tagespost, Alemania
(26-VI-2025)

Han pasado 50 anos desde el fallecimiento de san Josemaria Escriva,
fundador del Opus Dei. Para quienes tuvimos la gracia de vivir en
Roma —en su misma casa— en 1975, este medio siglo parece muy
breve. Verle dejar este mundo de un dia para otro —mientras
desarrollaba normalmente su mision de pastor y fundador—
acrecento el impacto de su muerte. Ya entonces nos ddbamos cuenta
de que el “Padre”, como soliamos llamarle familiarmente, era un
apoyo solido en la vida y en la alegria de muchos catélicos de su
tiempo.

Desde un apasionado amor a Cristo y una fuerte experiencia de qué
significa ser hijo de Dios, redescubri6 y predicoé durante toda su vida
algunos mensajes hoy ya ampliamente difundidos en la Iglesia y la
sociedad, mas alla de la institucién que él fundé: la basqueda de la
santidad —el encuentro con Cristo— en las circunstancias ordinarias
de trabajo, familia y relaciones sociales, la amistad personal como via
de convivencia y evangelizacion, el valor de la libertad y del
pluralismo, el protagonismo del laicado en la mision de la Iglesia y
en la vivificacion de la sociedad contemporanea, entre otros.

Al valorar el tiempo transcurrido, es facil reparar en las muchas
iniciativas educativas y sociales en favor de toda clase de personas
que, impulsadas por sus ensefianzas, se han materializado alrededor
del mundo. Sin embargo, diria que el efecto mas trascendente del
ejemplo y el mensaje de san Josemaria es que ha inspirado a cientos
de miles de personas a acercarse a Cristo a través de las actividades
comunes y corrientes de cada dia. Se reconoce en esto una sintonia
con lo que el papa Francisco califico como “los santos de la puerta de

163



al lado”, que realizan un influjo profundo a su alrededor, muchas
veces sin llamar la atencion: con la naturalidad de los que estan cerca
de Dios e irradian su amor a manos llenas.

De la mano de los papas

En nuestro tiempo, el carisma que san Josemaria recibié de Dios se
sigue multiplicando en historias de vida, actitudes, gestos,
iniciativas. Para ahondar en el niicleo de su mensaje en servicio de la
Iglesia, me valdré de algunas consideraciones realizadas por los
ultimos papas, a modo de hilo conductor. En primer lugar, el
entonces Patriarca de Venecia, después Juan Pablo I, senalaba:
“Escrivd, con el Evangelio, ha dicho constantemente: Cristo no
quiere de nosotros solamente un poco de bondad, sino mucha
bondad. Pero quiere que lo consigamos no a través de acciones
extraordinarias, sino con acciones comunes” (Il Gazzettino, Venecia,
25-VII-1978).

Desde que san Josemaria comenz6 a difundir su mensaje en 1928,
afirmaba que para encontrar a Cristo y evangelizar el mundo no era
necesario cambiar de lugar, de profesion o ambiente, ni realizar
acciones extraordinarias, sino poner el amor de Dios en las acciones
comunes. Se trata, sobre todo, de una transformacién interior en
Cristo, que implica el corazon por completo, que llena toda el alma
(Mt 22,37; Lc 10,27). Como le gustaba repetir, “en la linea del
horizonte, hijos mios, parecen unirse el cielo y la tierra. Pero no,
donde de verdad se juntan es en vuestros corazones, cuando vivis
santamente la vida ordinaria” (Conversaciones, n. 116). En
continuidad con esta idea, lo que se necesita para recorrer este
camino —nos animaba— “no es una vida comoda, sino un corazoén
enamorado” (Surco, n. 795).

Por su parte, san Juan Pablo II defini6 a Josemaria Escriva, en el dia
de su canonizaciéon, como el “santo de lo ordinario”. En otra ocasion,

164



afiadia que habia recordado al mundo contemporaneo “el valor
cristiano que puede adquirir el trabajo profesional, en las
circunstancias ordinarias de cada uno” (14-X-1993).

Un ideal de servicio, un heroismo posible

En un mundo sofisticado, en el que la interconexién digital y la
inteligencia artificial imponen anénimamente sus reglas en el Aambito
profesional —como destaca un reciente documento de la Conferencia
episcopal alemana—, el mensaje de san Josemaria nos recuerda que
ese trabajo es medio de union con Dios y de ayuda al préjimo, como
lugar en el que confluyen la caridad y la justicia. Lejos de las logicas
del éxito, el ideal cristiano del trabajo se expresa en el servicio a los
demas; ese es el mejor parametro del ejercicio profesional de un
cristiano.

Durante una misa de accién de gracias por la beatificacion, el
entonces cardenal Ratzinger (después Benedicto XVI) afirmaba que
“Josemaria Escriva ha actuado como un despertador, clamando: (...)
la santidad no consiste en ciertos heroismos imposibles de imitar,
sino que tiene mil formas y puede hacerse realidad en cualquier sitio
y profesién” (19-V-1992). Santificar las circunstancias ordinarias no
quiere decir que desapareceran los defectos personales o que todo en
la vida ira bien; san Josemaria decia con frecuencia que él hacia el
papel de hijo prodigo muchas veces al dia. Esto también es parte de
la vida ordinaria: afrontar las limitaciones personales y confiar en la
misericordia de Dios, evitando que el pecado nos encierre en
nosotros mismos.

El servicio al projimo a través del propio oficio se manifiesta en un
personaje habitualmente inadvertido de la parabola del buen
samaritano: el posadero. Su tarea queda en un segundo plano frente
al gesto impresionante del viajero caritativo. El posadero solo actia
con profesionalidad. Y, sin embargo, su aportaciéon es fundamental.

165



Nos recuerda que el ejercicio de cualquier tarea profesional es un
servicio a quienes padecen necesidad y que todo trabajo honesto
contiene, si aprendemos a descubrirla, una dimensién de caridad.

Un don recibido proyectado al futuro

En Ad charisma tuendum, el papa Francisco recordaba que “el don
del Espiritu recibido por san Josemaria» impulsa a llevar a cabo «la
tarea de difundir la llamada a la santidad en el mundo, a través de la
santificacion del trabajo y de los compromisos familiares y sociales”.
Se trata de un mensaje proyectado al futuro y universal: para todas
las personas, en cualquier lugar y tiempo. Todos podemos ser amigos
de Dios, porque “la Trinidad se ha enamorado del hombre” (Es
Cristo que pasa, n. 84). Y desde esta amistad “contribuira a la paz, a
la colaboracién de los hombres entre si, a la justicia, a evitar la
guerra, a evitar el aislamiento, a evitar el egoismo nacional y los
egoismos personales: porque todos se daran cuenta de que forman
parte de toda la gran familia humana. (...) Asi contribuiremos a
quitar esta angustia, este temor por un futuro de rencores fratricidas,
y a confirmar en las almas y la sociedad la paz y la concordia: la
tolerancia, la comprension, el trato, el amor” (Carta 3, n. 38a).

A cincuenta afios de su fallecimiento, el mensaje de san Josemaria
estd vivo en nuestros corazones y nos invita a servir a Dios, a la
Iglesia y a la sociedad. Ojald sepamos custodiar este mensaje,
encarnarlo con alegria y ponerlo al servicio de las necesidades de
nuestros contemporaneos. Con el papa Leon XIV, los cristianos
deseamos construir “una Iglesia fundada en el amor de Dios y signo
de unidad, una Iglesia misionera, que abre los brazos al mundo, que
anuncia la Palabra, que se deja cuestionar por la historia, y que se
convierte en fermento de concordia para la humanidad”.

Volver al contenido

166



El Mundo, Espaia
(26-VI-2025)

Hace un mes y medio, en esa tarde historica de la primavera romana,
el recién elegido Papa Ledén XIV convirtio el saludo de Cristo
resucitado en sus primeras palabras como pontifice dirigidas desde
el balcon de la plaza de San Pedro al mundo entero: “iLa paz esté con
todos vosotros!”. Y mas adelante complet6: “Quisiera que este saludo
de paz entre en sus corazones, llegue a sus familias, a todas las
personas, dondequiera que estén, a todos los pueblos, a toda la
tierra”.

La propuesta del Papa indica una trayectoria: de la paz en los
corazones a la paz en toda la tierra. Entre las numerosas cosas que
podria haber dicho, opt6 por un anuncio de paz. Mientras tanto, las
portadas de los periddicos siguen reflejando cada dia la inquietante
falta de paz de nuestro tiempo. Falta la paz en los grandes titulares y
entre las grandes potencias, pero también en los pequeiios mensajes
de cada dia: entre parientes, vecinos, amigos, colegas. Falta la paz,
también, en las conciencias, donde muchas veces reinan el temor, la
duda, la ansiedad, la preocupacion.

Frente a este panorama, el deseo de la paz se presenta, en el mejor de
los casos, como una utopia; y, en el peor, como una abdicacién de los
ideales por lo que deberiamos luchar.

Sin embargo, los cristianos sabemos que Cristo es nuestra paz (Ef
2.14) y que la paz que deseamos es un regalo de Dios, que
necesitamos aprender a acoger y transmitir.

Hoy, al cumplirse cincuenta anos del fallecimiento de san
Josemaria Escriva —fundador del Opus Dei—, viene a la memoria

167



una de sus expresiones mds recordadas: la invitacion a ser
“sembradores de paz y de alegria”.

Puede parecer una frase bonita pero poco realista; sin embargo, es el
testimonio de quien vivi6 en carne propia una guerra civil y las
consecuencias devastadoras de una guerra mundial. En ese contexto
dramatico, san Josemaria procurd ser puente, no trinchera; union,
no division. Sus convicciones de sacerdote y de cristiano, lo llevaban
a vivir “con los brazos abiertos donde quepan todos: los de la
derecha, los de la izquierda, los de enfrente, los de atras, itodos,
todos, todos!”. Los brazos abiertos, como Cristo en la cruz, que
imploro6 el perdén para sus verdugos e impulsé en la historia —como
le gustaba decir a Benedicto XVI— la “revolucién del amor”.

Asi, cuando la violencia parece tener la dltima palabra, cuando la
agresion parece la tunica alternativa, aparece la oportunidad de
desafiar la logica terrena y levantar la mirada al ejemplo de Cristo.
“Cristo nos precede —afirmaba Le6on XIV en su primer discurso,
minutos después de ser elegido Papa—. El mundo necesita su luz. La
humanidad lo necesita como puente para ser alcanzada por Dios y
por su amor”. La paz es un don de Dios que hemos de pedir unidos.
Ademaés, todos podemos contribuir a edificar la paz en los corazones
y en las relaciones, normalmente con pequenos aportes de
pacificacion: en la propia casa, en el barrio, en el lugar de trabajo.

A su vez, la paz necesita apoyarse en una justicia vivificada por el
amor. Quienes se saben hijos de Dios descubren “hermanos” en los
demas, como aconsejaba san Josemaria: “Cada uno de nosotros ha
renacido en Cristo, para ser una nueva criatura, un hijo de Dios:
itodos somos hermanos, y fraternalmente hemos de conducirnos!”
(Surco, n. 317).

El anhelo universal de paz es también una urgencia cada vez mas
visible. No basta con lamentar la violencia; todos, creyentes o no,
estamos llamados a cultivar, desde nuestro lugar, un ecosistema de

168



paz: quien tiene la paz, la transmite con su presencia, con su forma
de reaccionar ante las personas y los acontecimientos. Esta tarea
comienza en lo pequeno: en el lenguaje que usamos, en nuestras
conversaciones, en los gestos cotidianos en el hogar, en el trabajo, en
la universidad o en el espacio digital. Reflexionaba hace unos dias
Leon XIV: “La paz no es una utopia: es una via humilde, hecha de
gestos cotidianos, que entrelaza paciencia y valentia, escucha y
accion” (17-VI-2025).

En este sentido, cuando san Juan Pablo II canoniz6 a san Josemaria
en 2002, lo llamé el “santo de la vida ordinaria”. Ese titulo expresa
el corazon de su mensaje: Dios se encuentra en lo cotidiano, y
también alli se edifica la paz. Habitualmente, no se tratara de realizar
gestas heroicas, sino de construir vinculos desde la paciencia, la
amabilidad, el perdon. Las guerras de la vida cotidiana no empiezan
con las bombas, sino con palabras duras, desprecios pequeiios,
gestos de egoismo o indiferencia, que van escalando.

Comentando la bienaventuranza —la alegria— de los que “trabajan
por la paz” (Mt 5,9), el Papa Lebn invitaba a los representantes de los
medios de comunicacién a considerar que “el modo en que
comunicamos tiene una importancia fundamental; debemos decir
‘no’ a la guerra de las palabras y de las imagenes” (18-V-2025).

Por eso, el primer terreno para sembrar la semilla de la paz es
nuestro propio corazén. Conquistar la paz interior resulta un desafio
particular en estos tiempos de ansiedades y temores. En palabras de
san Josemaria, “no hay paz en muchos corazones, que intentan
vanamente compensar la intranquilidad del alma con el ajetreo
continuo, con la pequena satisfaccion de bienes que no sacian” (Es
Cristo que pasa, n. 73).

Tienen una actualidad asombrosa las palabras del apo6stol Santiago,
que expresan esa tension entre el bien y el mal que llevamos en
nuestra naturaleza humana: “Donde hay rivalidad y discordia, hay

169



también desorden y toda clase de maldad. En cambio, la sabiduria
que viene de lo alto es, ante todo, pura; y ademas, pacifica, benévola
y conciliadora” (St 3,16-18).

De la paz interior nace la paz a nuestro alrededor. Lo notamos en
nosotros mismos y, de modo especial, agradecemos cuando aparece
en nuestra vida un artesano de la paz: esas personas que son
portadoras de una luz, que tejen unidad y concordia —sintonia de
los corazones—, que abren horizontes y contagian alegria. Evocando
al papa Francisco, son esos «santos de la puerta de al lado» que
construyen la paz de la puerta de al lado. Esas personas nos inspiran
con su ejemplo de pedagogos de la paz.

Muchas veces, la contribucion a la paz que podemos dar a nuestro
alrededor pasa por desarrollar una actitud de comprension a los
demas. “La caridad, méas que en dar, esta en comprender —ensefiaba
san Josemaria—. El espiritu de comprension es muestra de la caridad
cristiana del buen hijo de Dios: porque el Senor nos quiere por todos
los caminos rectos de la tierra, para extender la semilla de la
fraternidad —no de la cizana—, de la disculpa, del perdén, de la
caridad, de la paz” (Es Cristo que pasa, n. 124).

Recordar hoy a san Josemaria es también renovar ese compromiso
de trabajar por la paz siendo “hermanos de todas las criaturas y
sembradores de paz y alegria”. “La paz desarmada y desarmante” de
Cristo resucitado, anunciada por Le6on XIV en su primer discurso, y
que bien podria inspirar nuestro dia a dia, no como ideal abstracto,
sino como actitud concreta: una forma de estar en el mundo que

genere reconciliacion, esperanza y unidad.

Volver al contenido

170



Notas

[1] Cfr. C. Fabro, “Un maestro de libertad cristiana”, en L'Osservatore
Romano, 2-VII-1977. También en  www.opusdei.org/es-
es/article/un-maestro-de-la-libertad-cristiana.

(2] San Josemaria, Oracién al Espiritu Santo, abril de 1934.
[3] Catecismo de la Iglesia Catélica, n. 397.

[4] San Josemaria, Carta nitmero 38, n. 41. En adelante, las citas de
las que no se menciona el autor son de san Josemaria.

[5] Benedicto XVI, Homilia, 15-IV-2010.

[6] Santo Rosario, 4.° misterio de luz.

[7] Francisco, Discurso, 17-11-2022.

[8] Es Cristo que pasa, n. 17.

191 Camino, n. 621.

[10] Cfr. S. Tomés de Aquino, Suma teolégica, 11-11, q. 104 a. 1.
[1] Es Cristo que pasa, n. 17.

[12] Benedicto XVI, Angelus, 1-VII-2007.

1131 Forja, n. 788.

[14] Es Cristo que pasa, n. 17.

[15] Amigos de Dios, n. 30.

[16] San Agustin, In Epist. Ioannis ad parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).
[17] San Agustin, De natura et gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

[18] Carta niimero 11, n. 39.

171



[19] San Basilio, Regulae fusius tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).
[20] Conversaciones, n. 2.

[21] Cfr. S. Tomas de Aquino, Quaest. disp. De Malo, q. VI: Intelligo
enim quia volo; et similiter utor omnibus potentiis et habitibus quia
volo.

[22] Conversaciones, n. 100.
[23] Conversaciones, n. 63.
[24] Carta nitmero 18, n. 38.
[25] Camino, n. 629.

[26] Carta, 17-VI-1973, n. 35.
[27] Surco, n. 379.

[28] Notas de una reuniéon de familia, 9-XI-1964, en Vazquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei (II1), p. 407.

[29] Francisco, Carta apostolica Patris corde, 8-XII-2020, n. 3.
[30] Es Cristo que pasa, n. 42.

[31] Tbidem.

[32] San Ireneo, Adversus heereses, 111, 22, 4 (PG 7-1, 959-960).
[33] Es Cristo que pasa, n. 173.

[34] Carta niimero 13, n. 99. Los textos de los que no se menciona al
autor son de san Josemaria.

[35] Santo Tomas, Suma Teolégica, I1-11, q.28, a.4 ad1. “La tristeza es
la escoria del egoismo” (Amigos de Dios, n. 92)

[36] Surco, n. 795.
[37] Cfr. Camino, n. 659.

[38] Forja, n. 332.

172



[39] “Las riquezas de la fe”, publicado en el periddico ABC el 2-XI-
1969.

[40] Thid.

[41] Carta nitmero 29, n. 60.

[42] Francisco, Audiencia, 15-111-2017.
[43] Cfr. Amigos de Dios, n. 35.

[44] Surco, n. 59.

[45] Carta nitmero 14, n. 1.

[46] Forja, n. 28.

[47] Francisco, Homilia, 29-1-2020.
[48] Carta 14-11-1974, n. 7.

[49] Surco, n. 63.

[50] Carta niimero 10, n. 11 (la cursiva es nuestra). Los textos de los
que no se cita el autor son de san Josemaria.

[51] Cfr., por ejemplo, Carta niimero 25, n. 5

[52] Sacerdote para la eternidad, en “Escritos varios”, Rialp, Madrid
2018, n. 27.

[53] Conc. Vaticano II, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 14.
[54] Benedicto XVI, Ex. Ap. Sacramentum caritatis, n. 23.
[55] Francisco, Carta apost. Desiderio desideravi, n. 60.
[56] Sacerdote para la eternidad, nn. 16-17

1571 Sacerdote para la eternidad, n. 1.

(58] Conc. Vaticano II, Const. Lumen gentium, n. 28. Cfr. Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 2.

1591 Carta niimero 26, n. 18.

173



[60] Cfr. Sacerdote para la eternidad, nn. 16 y 17.
[61] Sacerdote para la eternidad, n. 28.

[62] E] celebrante debe, en efecto, conjugar el yo y el nosotros. Existe
una doble perspectiva del ministerio sacerdotal: representa
sacramentalmente a Cristo, «Gnico mediador entre Dios y los
hombres» (1Tim 2,5) que retne y conduce a su pueblo, y representa
también a la Iglesia, en cuyo servicio realiza su accion.

[63] Conc. Vaticano 11, Decr. Presbyterorum Ordinis., n. 4.

[e4] Cfr. ibidem, n. 5.

l65] Carta 2-11-1945, n. 4.

[66] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 12.
[67] Benedicto XVI, Ex. ap. Sacramentum caritatis, n. 80.

[68] Congregacion para el Culto Divino, Instr. Redemptionis
sacramentum, n. 5.

[69] Es Cristo que pasa, n. 88. En este texto, san Josemaria
continuaba su homilia mostrando, con su catequesis mistagogica,
que la Santa Misa es formativa en el sentido mas profundo de la
palabra.

[70] Es Cristo que pasa, n. 87.
[71] Es Cristo que pasa, n. 85.
[72] Cfr. Forja, n. 69.

[731 S. Juan Pablo II, Carta a los sacerdotes, Jueves Santo del 2000,
n. 14.

[74] Citado en E. Burkhart—J.Lopez, Vida cotidiana y santidad en la
ensenianza de san Josemaria, Rialp, Madrid 2013, vol. III, p. 472.

[75] Es Cristo que pasa, n. 166.
[76] fbid., n. 166.

174



[77] Dos meses de Catequests, vol. 11, pp.755-757.

[781 S. Juan Pablo 11, Carta a los sacerdotes, Jueves Santo del 2000,
n. 14.

[79] Citado en J. Echevarria, Memoria de san Josemaria, Rialp,
Madrid, 62 ed. 2016, p. 239.

[80] Carta niimero 10, n. 20.

[81] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 14.

[82] S, Juan Pablo II, Es. ap. Pastores dabo vobis, n. 23.

[83] Francisco, Homilia, 3-VI-2016.

[84] Es Cristo que pasa, n. 158.

[85] bid., n. 158.

[86] fbid., n. 158.

1871 Sacerdote para la eternidad, n. 44.

[88] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n. 1586.

[89] Congr. para la Doctrina de la Fe, Carta Communionis notio, n. 5.

[90] Cfr. J. Echevarria, Para servir a la Iglesia. Homilias sobre el
sacerdocio, Rialp, Madrid 2001, p. 58.

[91] Francisco, Homilia en la Santa Misa Crismal, 28-111-2013
[92] Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 13.
[93]Es Cristo que pasa, n. 87.

[94] “La Virgen del Pilar”, n. 18; en Escritos varios, pp. 289-290.
[95] Ibid., n. 19.

(98] Es Cristo que pasa, n. 47.

[97] San Juan Pablo 11, Discurso, 3-VII-1986, n. 3.

175



[98] Sobre 1a eleccidn existencial del fin Gltimo, en cuanto acto de la
libertad, cfr. C. Fabro, Riflessioni sulla liberta, Maggioli, Rimini

1983, pp. 43-51; 57-85.

(991 Es Cristo que pasa, n. 48.

[100] Es Cristo que pasa, n. 47.

[101] Te4n XIV, Discurso al cuerpo diplomdtico, 16-V-2025.
[102] Instruccién, 19-111-1934, n. 33.

[203] Camino, n. 359.

[104] R 5,5.

[105] Amigos de Dios, n. 55.

[106] Cfr., por ejemplo, G. Scalzo y S. Garcia Alvarez, “El Management
como practica: una aproximaciéon a la naturaleza del trabajo
directivo”, Empresa y humanismo 21 (2018), pp. 95-118.

[107] Ibidem, p. 112.

[108] Carta 29-1X-1957, n. 25.

176



	MEDITACIONES
	En la solemnidad de la Inmaculada Concepción (8-XII-2024)
	En la fiesta de san José (19-III-2025)
	Esperanza en los cielos
	Hacer nueva nuestra entrega

	HOMILÍAS
	En la fiesta del beato Álvaro (11-V-2024)
	En la fiesta de san Josemaría (26-VI-2024)
	Filiación divina
	Santificación del trabajo

	En la fiesta del beato Álvaro (11-V-2025)
	En la fiesta de san Josemaría (26-VI-2025)
	Saciedad del corazón
	Afán apostólico y filiación divina
	Herencia de san Josemaría

	CARTAS Y MENSAJES
	Carta sobre la obediencia (10-II-2024)
	Obedecer a Dios
	Voluntad divina y mediación humana
	Obediencia y libertad
	Obediencia y confianza
	Obediencia y fecundidad apostólica
	La obediencia inteligente de san José
	La obediencia de María

	Unidos en la oración por la pronta recuperación del Papa (19-II-2025)
	Carta sobre la alegría (10-III-2025)
	La alegría de la fe
	Alegres en la esperanza (Rm 12,12)
	La alegría del corazón enamorado

	Mensaje por el fallecimiento del papa Francisco (21-IV-2025)
	Mensaje para unirse al duelo y a los ritos fúnebres por el papa Francisco (21-IV-2025)
	Mensaje con ocasión de la elección del papa León XIV (8-V-2025)
	DISCURSOS Y CLASES
	Clase sobre la disponibilidad y el celibato en el Opus Dei (20-I-2024)
	Sin más ataduras que el amor
	Una paternidad sin límites

	Ponencia sobre la vivificación cristiana de las instituciones educativas (26-VII-2024)
	Introducción
	Identidad cristiana personal
	Identidad cristiana institucional
	Excelencia profesional
	Primacía de la persona
	La presencia institucional de la Iglesia
	Armonía entre fe y razón
	La libertad
	Autoridad como servicio
	La colegialidad
	La justicia
	La dimensión pública de la identidad cristiana

	Clase sobre la esperanza (noviembre de 2024)
	¿Qué es la esperanza?
	El fundamento de la esperanza
	La certeza de que Dios está empeñado
	La seguridad de lo imposible
	¿Dónde está tu esperanza?
	Paz, oración, alegría

	Conferencia “Eucaristía y sacerdocio” en el centenario de la ordenación sacerdotal de san Josemaría (27-III-2025)
	Sacerdocio para la Eucaristía
	a) Centro y raíz de la vida del presbítero
	b) Dignidad y debilidad
	c) Eucaristía y otras funciones sacerdotales

	Eucaristía y santificación del sacerdote
	a) La Eucaristía y la conformación con Cristo
	b) Desde la Trinidad para llevar el mundo a la Trinidad
	c) Don y tarea
	d) Acompañar al Señor en el sagrario

	Eucaristía y caridad pastoral
	a) Una existencia eucarística
	b) Corresponder al don recibido, conformarse con ese don
	c) Vivir para los hermanos, vivir para la Iglesia

	Conclusión

	Conferencia “Santificar el trabajo, transformar el mundo: un liderazgo con sentido cristiano” (30-VI-2025)
	Realidad y valor humano del trabajo
	Su valor sobrenatural: la santificación del trabajo
	La peculiar relevancia del trabajo directivo

	ARTÍCULOS Y ENTREVISTAS
	El Debate, España (22-VI-2024)
	Avvenire, Italia (26-VI-2024)
	El Mercurio, Chile (28-VII-2024)
	Semana, Colombia (17-IX-2024)
	El 9 Nou, España (24-IX-2024)
	The Pillar, Estados Unidos (18-XI-2024)
	Avvenire, Italia (26-VI-2025)
	Die Tagespost, Alemania (26-VI-2025)
	De la mano de los papas
	Un ideal de servicio, un heroísmo posible
	Un don recibido proyectado al futuro

	El Mundo, España (26-VI-2025)

