CATECHESI
NELL’ANNO GIUBILARE

GESU CRISTO
NOSTRA SPERANZA

PAPA LEONE XIV
PAPA FRANCESCO



Papa Leone XIV

GESU CRISTO NOSTRA SPERANZA

CICLO DI CATECHESI - GIUBILEO 2025

www.opusdei.org



Contenuti

— Gesu Cristo nostra speranza | 1. 1. Genealogia di Gesu

— Gesu Cristo nostra speranza | I. 2. ’annuncio a Maria. I’ascolto e la
disponibilita

— Gesu Cristo nostra speranza | I. 3. «L.o chiamerai Gesu». ’annuncio
a Giuseppe

— Gesu Cristo nostra speranza | I. 4. «E beata colei che ha
creduto» (Lc 1,45). La Visitazione e il Magnificat

— Gesu Cristo nostra speranza | I. 5. «<E nato per voi un Salvatore, che
e Cristo Signore» (Lc 2,11). La nascita di Gesu e la visita dei pastori

— Gesu Cristo nostra speranza | L. 6. «Videro il bambino... si
prostrarono e lo adorarono» (Mt 2,11). La visita dei Magi al Re
neonato

— Gesu Cristo nostra speranza | I. 7. «I miei occhi hanno visto la tua
salvezza» (Lc 2,30). La presentazione di Gesu al Tempio

— Gesu Cristo nostra speranza | II. La vita di Gesu. Gli incontri. 1.
Nicodemo. «Dovete nascere dall’alto» (Gv 3,7b)

— Gesu Cristo nostra speranza | II. La vita di Gesu. Gli incontri. 2. La
Samaritana. «Dammi da bere!» (Gv 4,7)

— Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu. Gli incontri. 3.
Zaccheo. «Oggi devo fermarmi a casa tual!» (Lc 19,5)

— Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu. Gli incontri. 4.
[’uomo ricco. Gesu fisso lo sguardo su di lui (Mc 10,21)

— Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu. Le parabole. 5. 11
Padre misericordioso. Era perduto ed é stato ritrovato (Lc 15,32)



— Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu. Le parabole. 6. Il
seminatore. Egli parlo loro di molte cose con parabole (Mt 13,3a)

— Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu. Le parabole. 7. I
samaritano. Passandogli accanto, vide e ne ebbe compassione (Lc
10,33b)

— Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu. Le parabole. 8. Gli
operai nella vigna. «E disse loro: “Andate anche voi nella vigna”» (Mt
20,4)

— Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu. Le parabole. 9.
Bartimeo. «Coraggio! Alzati, ti chiama!» (Mc 10,49)

— Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu. Le parabole. 10. La
guarigione del paralitico. «Gesu [...] gli disse: “Vuoi guarire?”» (Gv 5,6)

— Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu. Le guarigioni. 11.
La donna emorroissa e la figlia di Giairo. «<Non temere, soltanto abbi
fede!» (Mc 5,36)

— Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu. Le guarigioni. 12. I
sordomuto

— Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesu. 1. La
preparazione della cena. «La preparate per noi» (Mc 14,15)

— Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesu. 2. 11
tradimento. «Sono forse io?» (Mc 14,19)

— Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesu. 3. Il perdono.
«Li amo sino alla fine» (Gv 13,2)

— Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesu. 4. La consegna.
«Chi cercate?» (Gv 18,4)

— Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesu. 5. La
crocifissione. «Ho sete» (Gv 19,28)

— Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesu. 6. La morte.
«Gesu, dando un forte grido, spiro» (Mc 15,37)

— Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesu. 7. La morte.
«Un sepolcro nuovo, nel quale nessuno era stato ancora posto» (Gv
19,40-41)



— Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesu. 8. La discesa.
«E nello spirito ando a portare ’'annuncio anche alle anime
prigioniere» (1Pt 3,19)

— Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesu. 9. La
risurrezione. «Pace a voi!» (Gv 20,21)

— III. La Pasqua di Gesu. 10. Riaccendere. «Non ci ardeva forse il
cuore nel petto?» (Lc 24,32)

— IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo attuale 1. 11
Risorto, fonte viva della speranza umana

— Gesu Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide
del mondo attuale. 2. La Risurrezione di Cristo, risposta alla tristezza
dell’essere umano

— Gesu Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide
del mondo attuale. 3. La Pasqua da speranza alla vita quotidiana

— Gesu Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide
del mondo attuale. 4. La spiritualitad pasquale anima la fraternita.
“Amatevi gli uni gli altri come io ho amato voi”

— Gesu Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide
del mondo attuale 5. Spiritualita pasquale ed ecologia integrale

— Gesu Cristo nostra speranza. IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide
del mondo attuale. 6. Sperare nella vita per generare vita

— Gesu Cristo nostra speranza. IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide
del mondo attuale. 7. La Pasqua di Gesu Cristo: risposta ultima alla
domanda sulla nostra morte

— Gesu Cristo nostra speranza. IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide
del mondo attuale. 8. La Pasqua come approdo del cuore inquieto



Gesu Cristo nostra speranza | I. 1. Genealogia di
Gesu

Oggi iniziamo il ciclo di catechesi che si svolgera lungo tutto I’Anno giubilare. Il
tema e “Gesu Cristo nostra speranza”: e Lui, infatti, la meta del nostro
pellegrinaggio, e Lui stesso € la via, il cammino da percorrere.

La prima parte trattera 'infanzia di Gesu, che ci viene narrata dagli Evangelisti
Matteo e Luca (cfr Mt 1-2; Lc 1-2). I Vangeli dell’infanzia raccontano il
concepimento verginale di Gesu e la sua nascita dal grembo di Maria; richiamano
le profezie messianiche che in Lui si compiono e parlano della paternita legale di
Giuseppe, che innesta il Figlio di Dio sul “tronco” della dinastia davidica. Ci e
presentato Gesu neonato, bambino e adolescente, sottomesso ai suoi genitori e,
nello stesso tempo, consapevole di essere tutto dedito al Padre e al suo Regno. La
differenza tra i due Evangelisti € che mentre Luca racconta gli eventi con gli occhi
di Maria, Matteo lo fa con quelli di Giuseppe, insistendo su una paternita cosi
inedita.

Matteo apre il suo Vangelo e I'intero canone neotestamentario con la «genealogia
di Gesu Cristo figlio di Davide, figlio di Abramo» (Mt 1,1). Si tratta di una lista di
nomi gia presente nelle Scritture ebraiche, per mostrare la verita della storia e la
verita della vita umana. In effetti, «la genealogia del Signore é costituita dalla
storia vera, dove sono presenti alcuni nomi a dir poco problematici e si sottolinea
il peccato del re Davide (cfr Mt 1,6). Tutto, comunque, finisce e fiorisce in Maria e
in Cristo (cfr Mt 1,16)» (Lettera sul rinnovamento dello studio della storia della
Chiesa, 21 novembre 2024). Appare poi la verita della vita umana che passa da
una generazione all’altra consegnando tre cose: un nome che racchiude
un’identita e una missione uniche; ’'appartenenza a una famiglia e a un popolo; e
infine I’adesione di fede al Dio d’Israele.

La genealogia e un genere letterario, cioé una forma adatta a veicolare un
messaggio molto importante: nessuno si da la vita da sé stesso, ma la riceve in
dono da altri; in questo caso, si tratta del popolo eletto e chi eredita il deposito
della fede dei padri, nel trasmettere la vita ai figli, consegna loro anche la fede in
Dio.

Diversamente pero dalle genealogie dell’Antico Testamento, dove appaiono solo
nomi maschili, perché in Israele é il padre a imporre il nome al figlio, nella lista di
Matteo tra gli antenati di Gesu compaiono anche le donne. Ne troviamo cinque:
Tamar, la nuora di Giuda che, rimasta vedova, si finge prostituta per assicurare
una discendenza a suo marito (cfr Gen 38); Racab, la prostituta di Gerico che
permette agli esploratori ebrei di entrare nella terra promessa e conquistarla (cfr



Gs 2); Rut, la moabita che, nel libro omonimo, resta fedele alla suocera, se ne
prende cura e diventera la bisnonna del re Davide; Betsabea, con cui Davide
commette adulterio e, dopo aver fatto uccidere il marito, genera Salomone (cfr
2Sam 11); e infine Maria di Nazaret, sposa di Giuseppe, della casa di Davide: da lei
nasce il Messia, Gesu.

Le prime quattro donne sono accomunate non dal fatto di essere peccatrici, come
a volte si dice, ma di essere straniere rispetto al popolo d’Israele. Cio che Matteo fa
emergere € che, come ha scritto Benedetto XVI, «per il loro tramite entra ... nella
genealogia di Gesu il mondo delle genti — si rende visibile la sua missione verso
ebrei e pagani» (L’infanzia di Gesu, Milano-Citta del Vaticano 2012, 15).

Mentre le quattro donne precedenti sono menzionate accanto all’'uomo che € nato
da loro o a colui che I'ha generato, Maria, invece, acquista particolare risalto:
segna un nuovo inizio, € lei stessa un nuovo inizio, perché nella sua vicenda non e
piu la creatura umana protagonista della generazione, ma Dio stesso. Lo si vede
bene dal verbo «e nato»: «Giacobbe genero Giuseppe, 1o sposo di Maria, dalla
quale é nato Gesu, chiamato Cristo» (Mt 1,16). Gesu é figlio di Davide, innestato da
Giuseppe in quella dinastia e destinato ad essere il Messia d’Israele, ma é anche
figlio di Abramo e di donne straniere, destinato quindi ad essere la «Luce delle
genti» (cfr Lc 2,32) e il «Salvatore del mondo» (Gv 4,42).

I1 Figlio di Dio, consacrato al Padre con la missione di rivelare il suo volto (cfr Gv
1,18; Gv 14,9), entra nel mondo come tutti i figli dell’'uomo, tanto che a Nazaret
sara chiamato «figlio di Giuseppe» (Gv 6,42) o «figlio del falegname» (Mt 13,55).
Vero Dio e vero uomo.

Fratelli e sorelle, risvegliamo in noi la memoria grata nei confronti dei nostri
antenati. E soprattutto rendiamo grazie a Dio, che, mediante la madre Chiesa, ci
ha generati alla vita eterna, la vita di Gesu, nostra speranza.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza | I. 2. 'annuncio a
Maria. I’ascolto e la disponibilita

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!
Riprendiamo oggi le catechesi del ciclo giubilare su Gesu Cristo nostra speranza.

All’inizio del suo Vangelo, Luca mostra gli effetti della potenza trasformante della
Parola di Dio che giunge non solo tra gli atrii del Tempio, ma anche nella povera
abitazione di una giovane, Maria, che, promessa sposa di Giuseppe, vive ancora in
famiglia.

Dopo Gerusalemme, il messaggero dei grandi annunci divini, Gabriele, che nel
suo nome celebra la forza di Dio, € inviato in un villaggio mai menzionato nella
Bibbia ebraica: Nazaret. A quel tempo era un paesino della Galilea, alla periferia
di Israele, zona di confine con i pagani e le loro contaminazioni.

Proprio li ’'angelo reca un messaggio dalla forma e dal contenuto del tutto
inauditi, tanto che il cuore di Maria ne viene scosso, turbato. Al posto del classico
saluto “pace a te”, Gabriele si rivolge alla Vergine con l'invito “rallegrati!”,
“gioisci!”, un appello caro alla storia sacra, perché i profeti lo usano quando
annunciano la venuta del Messia (cfr Sof 3,14; Gl 2,21-23; Zc 9,9). E linvito alla
gioia che Dio rivolge al suo popolo quando finisce I’esilio e il Signore fa sentire la
sua presenza viva e operante.

Inoltre, Dio chiama Maria con un nome d’amore sconosciuto nella storia biblica:
kecharitoméne, che significa «riempita dalla grazia divina». Maria € piena della
grazia divina. Questo nome dice che ’amore di Dio ha gia da tempo abitato e
continua a dimorare nel cuore di Maria. Dice quanto lei sia “graziosa” e
soprattutto quanto la grazia di Dio abbia compiuto in lei una cesellatura interiore
facendone il suo capolavoro: piena di grazia.

Questo soprannome amoroso, che Dio da solo a Maria, é subito accompagnato da
una rassicurazione: “Non temere!”, “Non temere!”, sempre la presenza del
Signore ci da questa grazia di non temere e cosi lo dice a Maria: “Non temere!”.
“Non temere” dice Dio ad Abramo, a Isacco, a Mose, nella storia: “Non

temere!” (cfr Gen 15,1; 26,24; Dt 31,8). E lo dice anche a noi: “Non temere, vai
avanti. Non temere!”. “Padre io ho paura di questo”; “E cosa fai, quando...”; “Mi
scusi, padre, le dico la verita: io vado dalla chiromante...”; “Tu vai dalla
chiromante?”; “Eh si: mi faccio leggere la mano...”. Per favore: non temere! Non
temere! Non temere! E bello questo. “Io sono il tuo compagno di cammino”: e
questo Dio lo dice a Maria. L’«Onnipotente», il Dio dell’«<impossibile» (Lc 1,37) €



con Maria, € insieme e accanto a lei, € il suo compagno, il suo alleato principale,
I’eterno «Io-con-te» (cfr Gen 28,15; Es 3,12; Gdc 6,12).

Poi Gabriele annuncia alla Vergine la sua missione, facendo riecheggiare nel suo
cuore numerosi passi biblici riferiti alla regalita e messianicita del bambino che
dovra nascere da lei e che il bambino sara presentato come compimento delle
antiche profezie. La Parola che viene dall’Alto chiama Maria ad essere la madre
del Messia, quel Messia davidico tanto atteso. E la madre del Messia. Egli sara re
non alla maniera umana e carnale, ma alla maniera divina, spirituale. Il suo
nome sara “Gesu”, che significa “Dio salva” (cfr Lc 1,31; Mt 1,21), ricordando a tutti
e per sempre che non é 'uomo a salvare, ma solo Dio. Gesu e Colui che compie
queste parole del profeta Isaia:«Non un inviato né un angelo, ma egli stesso li ha
salvati; con amore e compassione (Is 63,9).

Questa maternita scuote Maria dalle fondamenta. E da donna intelligente qual e,
capace cioe di leggere dentro gli avvenimenti (cfr Lc 2,19.51), ella cerca di
comprendere, di discernere cio che sta capitando. Maria non cerca fuori ma
dentro. perché, come insegna Sant’Agostino, «in interiore homine habitat

veritas» (De vera religione 39,72). E 1i, nel profondo del suo cuore aperto, sensibile,
sente I’invito a fidarsi di Dio., che ha preparato per lei una speciale “Pentecoste”.
Proprio come all’inizio della creazione (cfr Gen 1,2), Dio vuole “covare” Maria con
il suo Spirito, potenza capace di aprire cio che é chiuso senza violarlo, senza
intaccare la liberta umana; vuole avvolgerla nella «nube» della sua presenza (cfr
1Cor 10,1-2) perché il Figlio viva in lei e lei in Lui.

E Maria si accende di fiducia: € «una lampada a molte luci», come dice Teofane
nel suo Canone dell’Annunciazione. Si abbandona, obbedisce, fa spazio: & «una
camera nuziale fatta da Dio» (ibid.). Maria accoglie il Verbo nella propria carne e
si lancia cosi nella missione piu grande che sia stata mai affidata a una donna, a
una creatura umana. Si mette al servizio: é piena di tutto, non come una schiava
ma come una collaboratrice di Dio Padre, piena di dignita e autorita per
amministrare, come fara a Cana, i doni del tesoro divino, perché molti possano
attingervi a piene mani.

Sorelle, fratelli, impariamo da Maria, Madre del Salvatore e Madre nostra, a
lasciarci aprire 'orecchio dalla divina Parola e ad accoglierla e custodirla, perché
trasformi i nostri cuori in tabernacoli della sua presenza, in case ospitali dove
accrescere la speranza. Grazie!

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza | I. 3. «Lo chiamerai
Gesu». annuncio a Giuseppe

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Continuiamo oggi a contemplare Gesu nel mistero delle sue origini raccontato dai
Vangeli dell’infanzia.

Se Luca ci permette di farlo nella prospettiva della madre, la Vergine Maria,
invece Matteo si pone nella prospettiva di Giuseppe, 'uomo che assume la
paternita legale di Gesu, innestandolo sul tronco di Iesse e collegandolo alla
promessa fatta a Davide.

Gesu, infatti, e la speranza di Israele che si compie: é il discendente promesso a
Davide (cfr 2Sam 7,12; 1Cr 17,11), che rende la sua casa «benedetta per

sempre» (2Sam 7,29); e il germoglio che spunta dal tronco di Iesse (cfr Is 11,1), il
«germoglio giusto» destinato a regnare da vero re, che sa esercitare il diritto e la
giustizia (cfr Ger 23,5; 33,15).

Giuseppe entra in scena nel Vangelo di Matteo come il fidanzato di Maria. Per gli
ebrei il fidanzamento era un vero e proprio legame giuridico, che preparava a cio
che sarebbe accaduto circa un anno dopo, cioe la celebrazione del matrimonio.
Era allora che la donna passava dalla custodia del padre a quella del marito,
trasferendosi in casa con lui e rendendosi disponibile al dono della maternita.

E proprio in questo lasso di tempo che Giuseppe scopre la gravidanza di Maria e il
suo amore viene messo duramente alla prova. Di fronte a una situazione simile,
che avrebbe comportato la rottura del fidanzamento, la Legge suggeriva due
soluzioni possibili: 0 un atto giuridico di carattere pubblico, come la convocazione
della donna in tribunale, oppure un’azione privata come quella della consegna
alla donna di una lettera di ripudio.

Matteo definisce Giuseppe come un uomo «giusto» (zaddiq), un uomo che vive
della Legge del Signore, che da essa trae ispirazione in ogni occasione della sua
vita. Seguendo pertanto la Parola di Dio, Giuseppe agisce ponderatamente: non si
lascia sopraffare da sentimenti istintivi e dal timore di accogliere con sé Maria,
ma preferisce farsi guidare dalla sapienza divina. Sceglie di separarsi da Maria
senza clamori, privatamente (cfr Mt 1,19). E questa é la saggezza di Giuseppe che
gli permette di non sbhagliarsi e di rendersi aperto e docile alla voce del Signore.

In tal modo Giuseppe di Nazaret richiama alla memoria un altro Giuseppe, figlio
di Giacobbe, soprannominato «signore dei sogni» (cfr Gen 37,19), tanto amato dal



padre e tanto odiato dai fratelli, che Dio innalzo facendolo sedere alla corte del
Faraone.

Ora, che cosa sogna Giuseppe di Nazaret? Sogna il miracolo che Dio compie nella
vita di Maria, e anche il miracolo che compie nella sua stessa vita: assumere una
paternita capace di custodire, di proteggere e di trasmettere un’eredita materiale
e spirituale. Il grembo della sua sposa é gravido della promessa di Dio, promessa
che porta un nome nel quale e data a tutti la certezza della salvezza (cfr At 4,12).

Nel sonno Giuseppe sente queste parole: «Giuseppe, figlio di Davide, non temere
di prendere con te Maria, tua sposa. Infatti il bambino che é generato in lei viene
dallo Spirito Santo; ella dara alla luce un figlio e tu lo chiamerai Gesu: egli infatti
salvera il suo popolo dai suoi peccati» (Mt 1,20-21). Di fronte a questa rivelazione,
Giuseppe non chiede prove ulteriori, si fida. Giuseppe si fida di Dio, accetta il
sogno di Dio sulla sua vita e su quella della sua promessa sposa. Cosi entra nella
grazia di chi sa vivere la promessa divina con fede, speranza e amore.

Giuseppe, in tutto questo, non proferisce parola, ma crede, spera e ama. Non si
esprime con “parole al vento”, ma con fatti concreti. Egli appartiene alla stirpe di
quelli che I’'apostolo Giacomo chiama quelli che «mettono in pratica la Parola» (cfr
Gc 1,22), traducendola in fatti, in carne, in vita. Giuseppe si fida di Dio e
obbedisce: «Il suo essere interiormente vigilante per Dio ... diventa
spontaneamente obbedienza» (Benedetto XVI, L’infanzia di Gesu, Milano-Citta del
Vaticano 2012, 57).

Sorelle, fratelli chiediamo anche noi al Signore la grazia di ascoltare piu di quanto
parliamo, la grazia di sognare i sogni di Dio e di accogliere con responsabilita il
Cristo che, dal momento del nostro battesimo, vive e cresce nella nostra vita.
Grazie!

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza | I. 4. «E beata colei
che ha creduto» (L.c 1,45). La Visitazione e il
Magnificat

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Contempliamo oggi la bellezza di Gesu Cristo nostra speranza nel mistero della
Visitazione. La Vergine Maria fa visita a Santa Elisabetta; ma é soprattutto Gesu,
nel grembo della madre, a visitare il suo popolo (cfr Lc 1,68), come dice Zaccaria
nel suo inno di lode.

Dopo lo stupore e la meraviglia per quanto le é stato annunciato dall’Angelo,
Maria si alza e si mette in viaggio, come tutti i chiamati della Bibbia, perché
«I’'unico atto col quale I'uomo puo corrispondere al Dio che sirivela € quello della
disponibilita illimitata» (H.U. von Balthasar, Vocazione, Roma 2002, 29). Questa
giovane figlia d’Israele non sceglie di proteggersi dal mondo, non teme i pericoli e
1 giudizi altrui, ma va incontro agli altri.

Quando ci si sente amati, si sperimenta una forza che mette in circolo ’'amore;
come dice ’apostolo Paolo, «’amore del Cristo ci possiede» (2Cor 5,14), ci spinge,
ci muove. Maria avverte la spinta dell’amore e va ad aiutare una donna che e sua
parente, ma € anche un’anziana che accoglie, dopo lunga attesa, una gravidanza
insperata, faticosa da affrontare alla sua eta. Ma la Vergine va da Elisabetta anche
per condividere la fede nel Dio dell’impossibile e la speranza nel compimento
delle sue promesse.

L’incontro tra le due donne produce un impatto sorprendente: la voce della
“piena di grazia” che saluta Elisabetta provoca la profezia nel bambino che
I’anziana porta in grembo e suscita in lei una duplice benedizione: «Benedetta tu
fra le donne e benedetto il frutto del tuo grembo!» (Lc 1,42). E anche una
beatitudine: «Beata colei che ha creduto nell’adempimento di cio che il Signore le
ha detto» (v. 45).

Dinanzi al riconoscimento dell’identita messianica del suo Figlio e della sua
missione di madre, Maria non parla di sé ma di Dio e innalza una lode piena di
fede, di speranza e di gioia, un cantico che risuona ogni giorno nella Chiesa
durante la preghiera dei Vespri: il Magnificat (Lc 1,46-55).

Questa lode al Dio salvatore, sgorgata dal cuore della sua umile serva, € un
solenne memoriale che sintetizza e compie la preghiera d’Israele. E intessuta di
risonanze bibliche, segno che Maria non vuole cantare “fuori dal coro” ma



sintonizzarsi con i padri, esaltando la sua compassione verso gli umili, quei
piccoli che Gesu nella sua predicazione dichiarera «beati» (cfr Mt 5,1-12).

La massiccia presenza del motivo pasquale fa del Magnificat anche un canto di
redenzione, che ha per sfondo la memoria della liberazione d’Israele dall’Egitto. I
verbi sono tutti al passato, impregnati di una memoria d’amore che accende di
fede il presente e illumina di speranza il futuro: Maria canta la grazia del passato
ma e la donna del presente che porta in grembo il futuro.

La prima parte di questo cantico loda I’azione di Dio in Maria, microcosmo del
popolo di Dio che aderisce pienamente all’alleanza (vv. 46-50); la seconda spazia
sull’opera del Padre nel macrocosmo della storia dei suoi figli (vv. 51-55),
attraverso tre parole-chiave: memoria — misericordia — promessa.

I1 Signore, che si e chinato sulla piccola Maria per compiere in lei “grandi cose” e
renderla madre del Signore, ha iniziato a salvare il suo popolo a partire
dall’esodo, ricordandosi della benedizione universale promessa ad Abramo (cfr
Gen 12,1-3). 11 Signore, Dio fedele per sempre, ha fatto scorrere un flusso
ininterrotto di amore misericordioso «di generazione in generazione» (v. 50) sul
popolo fedele all’alleanza, e ora manifesta la pienezza della salvezza nel Figlio
suo, inviato a salvare il popolo dai suoi peccati. Da Abramo a Gesu Cristo e alla
comunita dei credenti, la Pasqua appare cosi come la categoria ermeneutica per
comprendere ogni liberazione successiva, fino a quella realizzata dal Messia nella
pienezza dei tempi.

Cari fratelli e sorelle, chiediamo oggi al Signore la grazia di saper attendere il
compimento di ogni sua promessa; e di aiutarci ad accogliere nelle nostre vite la
presenza di Maria. Mettendoci alla sua scuola, possiamo tutti scoprire che ogni
anima che crede e spera «concepisce e genera il Verbo di Dio» (S. Ambrogio,
Esposizione del Vangelo secondo Luca 2, 26).

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza | I. 5. «E nato per voi
un Salvatore, che e Cristo Signore» (Lc 2,11). La
nascita di Gesu e la visita dei pastori

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Nel nostro percorso giubilare di catechesi su Gesu, che é la nostra speranza, oggi
ci soffermiamo sull’avvenimento della sua nascita a Betlemme.

I1 Figlio di Dio entra nella storia facendosi nostro compagno di viaggio e inizia a
viaggiare quando é ancora nel grembo materno. L’evangelista Luca ci racconta
che appena concepito ando da Nazaret fino alla casa di Zaccaria ed Elisabetta; e
poi, a gravidanza ormai compiuta, da Nazaret a Betlemme per il censimento.
Maria e Giuseppe sono costretti ad andare nella citta del re Davide, dove era nato
anche Giuseppe. Il Messia tanto atteso, il Figlio del Dio altissimo, si lascia censire,
cioé contare e registrare, come un qualunque cittadino. Si sottomette al decreto di
un imperatore, Cesare Augusto, che pensa di essere il padrone di tutta la terra.

Luca colloca la nascita di Gesu in «un tempo esattamente databile» e in «un
ambiente geografico esattamente indicato», cosi che «l’universale e il concreto si
toccano a vicenda» (Benedetto XVI, L’infanzia di Gesu, 2012, 77). Dio che viene
nella storia non scardina le strutture del mondo, ma vuole illuminarle e ricrearle
dal di dentro.

Betlemme significa «casa del pane». L1 si compiono per Maria i giorni del parto e
li nasce Gesu, pane disceso dal cielo per saziare la fame del mondo (cfr Gv 6,51).
[’angelo Gabriele aveva annunciato la nascita del Re messianico nel segno della
grandezza: «Ecco, concepirai un figlio, lo darai alla luce e lo chiamerai Gesu. Sara
grande e verra chiamato Figlio dell’Altissimo; il Signore Dio gli dara il trono di
Davide suo padre e regnera per sempre sulla casa di Giacobbe e il suo regno non
avra fine» (Lc 1,32-33).

Tuttavia, Gesu nasce in un modo del tutto inedito per un re. Infatti, «xmentre si
trovavano in quel luogo, si compirono per leii giorni del parto. Diede alla luce il
suo figlio primogenito, 1o avvolse in fasce e lo pose in una mangiatoia, perché per
loro non c’era posto nell’alloggio» (Lc 2,6-7). Il Figlio di Dio non nasce in un
palazzo reale, ma nel retro di una casa, nello spazio dove stanno gli animali.

Luca ci mostra cosi che Dio non viene nel mondo con proclami altisonanti, non si
manifesta nel clamore, ma inizia il suo viaggio nell’umilta. E chi sono i primi
testimoni di questo avvenimento? Sono alcuni pastori: uomini con poca cultura,
maleodoranti a causa del contatto costante con gli animali, vivono ai margini



della societa. Eppure essi praticano il mestiere con cui Dio stesso si fa conoscere al
suo popolo (cfr Gen 48,15; 49,24; Sal 23,1; 80,2; Is 40,11). Dio li sceglie come
destinatari della piu bella notizia mai risuonata nella storia: «<Non temete: ecco, vi
annuncio una grande gioia, che sara di tutto il popolo: oggi, nella citta di Davide,
nato per voi un Salvatore, che é Cristo Signore. Questo per voi il segno: troverete
un bambino avvolto in fasce, adagiato in una mangiatoia» (Lc 2,10-12).

I1 luogo dove andare per incontrare il Messia € una mangiatoia. Accade infatti
che, dopo tanta attesa, «per il Salvatore del mondo, per Colui in vista del quale
tutte le cose sono state create (cfr Col 1,16), non c’e posto» (Benedetto XVI,
L’infanzia di Gesu, 2012, 80). I pastori apprendono cosi che in un luogo umilissimo,
riservato agli animali, nasce il Messia tanto atteso e nasce per loro, per essere il
loro Salvatore, il loro Pastore. Una notizia che apre i loro cuori alla meraviglia,
alla lode e all’annuncio gioioso. «A differenza di tanta gente intenta a fare mille
altre cose, i pastori diventano i primi testimoni dell’essenziale, cioe della salvezza
che viene donata. Sono i piu umili e i piu poveri che sanno accogliere
I’avvenimento dell’Incarnazione» (Lett. ap. Admirabile signum, 5).

Fratelli e sorelle, chiediamo anche noi la grazia di essere, come i pastori, capaci di
stupore e di lode dinanzi a Dio, e capaci di custodire cio che Lui ci ha affidato: i
talenti, i carismi, la nostra vocazione e le persone che ci mette accanto. Chiediamo
al Signore di saper scorgere nella debolezza la forza straordinaria del Dio
Bambino, che viene per rinnovare il mondo e trasformare la nostra vita col suo
disegno pieno di speranza per 'umanita intera.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza | I. 6. «Videro il
bambino... si prostrarono e lo adorarono» (Mt
2,11). La visita del Magi al Re neonato

Cari fratelli e sorelle,

nei Vangeli dell’infanzia di Gesu c’e un episodio che é proprio della narrazione di
Matteo: la visita dei Magi. Attratti dalla comparsa di una stella, che in molte
culture e presagio della nascita di persone eccezionali, alcuni sapienti si mettono
in viaggio dall’oriente, senza conoscere esattamente la meta del loro andare. Si
tratta dei Magi, persone che non appartengono al popolo dell’alleanza. La volta
scorsa abbiamo parlato dei pastori di Betlemme, emarginati nella societa ebraica
perché ritenuti “impuri”; oggi incontriamo un’altra categoria, gli stranieri, che
arrivano subito a rendere omaggio al Figlio di Dio entrato nella storia con una
regalita del tutto inedita. I Vangeli ci dicono dunque chiaramente che i poveri e gli
stranieri sono invitati tra i primi a incontrare il Dio fatto bambino, il Salvatore del
mondo.

I Magi sono stati considerati come rappresentanti sia delle razze primigenie,
generate dai tre figli di Noég, sia dei tre continenti noti nell’antichita: Asia, Africa
ed Europa, sia delle tre fasi della vita umana: giovinezza, maturita e vecchiaia. Al
di 1a di ogni possibile interpretazione, essi sono uomini che non restano fermi ma,
come 1 grandi chiamati della storia biblica, sentono l'invito a muoversi, a mettersi
in cammino. Sono uomini che sanno guardare oltre sé stessi, sanno guardare in
alto.

L’attrazione per la stella sorta nel cielo li mette in marcia verso la terra di Giuda,
fino a Gerusalemme, dove incontrano il re Erode. La loro ingenuita e la loro
fiducia nel chiedere informazioni circa il neonato re dei Giudei si scontra con la
scaltrezza di Erode, il quale, agitato dalla paura di perdere il trono, subito cerca di
vederci chiaro, contattando gli scribi e chiedendo a loro di investigare.

Il potere del regnante terreno mostra in tal modo tutta la sua debolezza. Gli
esperti conoscono le Scritture e riferiscono al re il luogo dove, secondo la profezia
di Michea, sarebbe nato il capo e pastore del popolo d’Israele (Mi 5,1): la piccola
Betlemme e non la grande Gerusalemme! Infatti, come ricorda Paolo ai Corinzi,
«quello che e debole per il mondo, Dio lo ha scelto per confondere i forti» (1Cor
1,27).

Tuttavia gli scribi, che sanno individuare esattamente il luogo di nascita del
Messia, indicano la strada agli altri ma loro stessi non si muovono! Non basta,



infatti, conoscere i testi profetici per sintonizzarsi con le frequenze divine,
bisogna lasciarsi scavare dentro e permettere che la Parola di Dio ravvivi ’anelito
alla ricerca, accenda il desiderio di vedere Dio.

A questo punto Erode, di nascosto, come agiscono gli ingannatori e i violenti,
chiede ai Magi il momento preciso della comparsa della stella e li incita a
proseguire il viaggio e a tornare poi a dargli notizie, perché anche lui possa
andare ad adorare il neonato. Per chi e attaccato al potere, Gesu non € la speranza
da accogliere, ma una minaccia da eliminare!

Quando i Magi ripartono, la stella riappare e li conduce fino a Gesu, segno che il
creato e la parola profetica rappresentano I’alfabeto con cui Dio parla e si lascia
trovare. La vista della stella suscita in quegli uomini una gioia incontenibile,
perché lo Spirito Santo, che muove il cuore di chiunque cerca Dio con sincerita, 1o
colma pure di gioia. Entrati in casa, i Magi si prostrano, adorano Gesu e gli
offrono doni preziosi, degni di un re, degni di Dio. Perché? Cosa vedono? Scrive
un antico autore: vedono «un umile corpicino che il Verbo ha assunto; ma non é
loro nascosta la gloria della divinita. Si vede un bimbo infante; ma essi adorano
Dio» (Cromazio di Aquileia, Commento al Vangelo di Matteo 5,1). I Magi diventano
cosi i primi credenti tra tutti 1 pagani, immagine della Chiesa adunata da ogni
lingua e nazione.

Cari fratelli e sorelle, mettiamoci anche noi alla scuola dei Magi, di questi
“pellegrini di speranza” che, con grande coraggio, hanno rivolto i loro passi, i loro
cuori e iloro beni verso Colui che e la speranza non solo d’Israele ma di tutte le
genti. Impariamo ad adorare Dio nella sua piccolezza, nella sua regalita che non
schiaccia ma rende liberi e capaci di servire con dignita. E offriamogli i doni piu
belli, per esprimergli la nostra fede e il nostro amore.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza | I. 7. «I miei occhi
hanno visto la tua salvezza» (L.c 2,30). La
presentazione di Gesu al Tempio

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Contempliamo oggi la bellezza di «Gesu Cristo, nostra speranza» (1Tm 1,1) nel
mistero della sua presentazione al Tempio.

Nei racconti dell’infanzia di Gesu, ’evangelista Luca ci mostra ’'obbedienza di
Maria e Giuseppe alla Legge del Signore e a tutte le sue prescrizioni. In realta, in
Israele non c’era I'obbligo di presentare il bambino al Tempio, ma chi viveva
nell’ascolto della Parola del Signore e ad essa desiderava conformarsi, la
considerava una prassi preziosa. Cosi aveva fatto Anna, madre del profeta
Samuele, che era sterile; Dio ascolto la sua preghiera e lei, avuto il figlio, lo
condusse al tempio e lo offri per sempre al Signore (cfr 1Sam 1,24-28).

Luca dunque racconta il primo atto di culto di Gesu, celebrato nella citta santa,
Gerusalemme, che sara la meta di tutto il suo ministero itinerante a partire dal
momento in cui prendera la ferma decisione di salirvi (cfr Lc 9,51), andando
incontro al compimento della sua missione.

Maria e Giuseppe non si limitano a innestare Gesu in una storia di famiglia, di
popolo, di alleanza con il Signore Dio. Essi si occupano della sua custodia e della
sua crescita, e lo introducono nell’atmosfera della fede e del culto. E loro stessi
crescono gradualmente nella comprensione di una vocazione che li supera di
gran lunga.

Nel Tempio, che é «casa di preghiera» (Lc 19,46), lo Spirito Santo parla al cuore di
un uomo anziano: Simeone, un membro del popolo santo di Dio preparato
all’attesa e alla speranza, che nutre il desiderio del compimento delle promesse
fatte da Dio a Israele per mezzo dei profeti. Simeone avverte nel Tempio la
presenza dell’Unto del Signore, vede la luce che rifulge in mezzo ai popoli
immersi «nelle tenebre» (cfr Is 9,1) e va incontro a quel bambino che, come
profetizza Isaia, «& nato per noi», € il figlio che «ci é stato dato», il «Principe della
pace» (Is 9,5). Simeone abbraccia quel bambino che, piccolo e indifeso, riposa tra
le sue braccia; ma é luj, in realta, a trovare la consolazione e la pienezza della sua
esistenza stringendolo a sé. Lo esprime in un cantico pieno di commossa
gratitudine, che nella Chiesa ¢ diventato la preghiera al termine della giornata:

«Ora puoi lasciare, o Signore, che il tuo servo



vada in pace, secondo la tua parola,

perché i miei occhi hanno visto la tua salvezza,
preparata da te davanti a tutti i popoli:

luce per rivelarti alle genti

e gloria del tuo popolo, Israele» (Lc 2,29-32).

Simeone canta la gioia di chi ha visto, di chi ha riconosciuto e puo trasmettere ad
altri 'incontro con il Salvatore di Israele e delle genti. E testimone della fede, che
riceve in dono e comunica agli altri; e testimone della speranza che non delude; &
testimone dell’amore di Dio, che riempie di gioia e di pace il cuore dell’'uomo.
Colmo di questa consolazione spirituale, il vecchio Simeone vede la morte non
come la fine, ma come compimento, come pienezza, la attende come “sorella” che
non annienta ma introduce nella vita vera che egli ha gia pregustato e in cui
crede.

In quel giorno, Simeone non & 'unico a vedere la salvezza fattasi carne nel
bambino Gesu. Lo stesso succede anche ad Anna, donna piu che ottuagenaria,
vedova, tutta dedita al servizio del Tempio e consacrata alla preghiera. Alla vista
del bambino, infatti, Anna celebra il Dio d’Israele, che proprio in quel piccolo ha
redento il suo popolo, e lo racconta agli altri, diffondendo con generosita la parola
profetica. Il canto della redenzione di due anziani sprigiona cosi ’annuncio del
Giubileo per tutto il popolo e per il mondo. Nel Tempio di Gerusalemme si
riaccende la speranza nei cuori perché in esso ha fatto il suo ingresso Cristo
nostra speranza.

Cari fratelli e sorelle, imitiamo anche noi Simeone ed Anna, questi “pellegrini di
speranza” che hanno occhi limpidi capaci di vedere oltre le apparenze, che sanno
“fiutare” la presenza di Dio nella piccolezza, che sanno accogliere con gioia la
visita di Dio e riaccendere la speranza nel cuore dei fratelli e delle sorelle.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza | II. La vita di Gesu.
Gli incontri. 1. Nicodemo. «Dovete nascere
dall’alto» (Gv 3,7b)

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Con questa catechesi iniziamo a contemplare alcuni incontri raccontati nei
Vangeli, per comprendere il modo in cui Gesu dona speranza. In effetti, ci sono
incontri che illuminano la vita e portano speranza. Puo accadere, per esempio,
che qualcuno ci aiuti a vedere da una prospettiva diversa una difficolta o un
problema che stiamo vivendo; oppure puo succedere che qualcuno ci regali
semplicemente una parola che non ci fa sentire soli nel dolore che stiamo
attraversando. Ci possono essere a volte anche incontri silenziosi, in cui non si
dice niente, eppure quei momenti ci aiutano a riprendere il cammino.

I1 primo incontro su cui vorrei fermarmi e quello di Gesu con Nicodemo, narrato
nel capitolo 3 del Vangelo di Giovanni. Comincio da questo episodio perché
Nicodemo € un uomo che, con la sua storia, dimostra che e possibile uscire dal
buio e trovare il coraggio di seguire Cristo.

Nicodemo va da Gesu di notte: un orario insolito per un incontro. Nel linguaggio
di Giovanni, i riferimenti temporali hanno spesso un valore simbolico: qui la
notte e probabilmente quella che c’e nel cuore di Nicodemo. E un uomo che si
trova nel buio dei dubbi, in quell’oscurita che viviamo quando non capiamo piu
quello che sta avvenendo nella nostra vita e non vediamo bene la strada da
seguire.

Se sei nel buio, ovviamente cerchi la luce. E Giovanni, all’inizio del suo Vangelo,
scrive cosi: «Veniva nel mondo la luce vera, quella che illumina ogni uomo» (1,9).
Nicodemo cerca dunque Gesu perché ha intuito che Lui puo illuminare il buio del
suo cuore.

Tuttavia, il Vangelo ci racconta che Nicodemo non riesce a comprendere subito
cio che Gesu gli dice. E cosi vediamo che ci sono tanti fraintendimenti in questo
dialogo, e anche tanta ironia, che € una caratteristica dell’evangelista Giovanni.
Nicodemo non capisce quello che Gesu gli dice perché continua a pensare con la
sua logica e le sue categorie. E un uomo con una personalita ben definita, ha un
ruolo pubblico, € uno dei capi dei giudei. Ma probabilmente i conti non gli
tornano piu. Nicodemo sente che qualcosa non funziona piu nella sua vita.
Avverte il bisogno di cambiare, ma non sa da dove cominciare.



In alcuni passaggi della vita questo succede a tutti noi. Se non accettiamo di
cambiare, se ci chiudiamo nella nostra rigidita, nelle abitudini o nei nostri modi
di pensare, rischiamo di morire. La vita sta nella capacita di cambiare per trovare
un modo nuovo di amare. Gesu parla infatti a Nicodemo di una nuova nascita, che
e non solo possibile, ma addirittura necessaria in alcuni momenti del nostro
cammino. A dire il vero, ’espressione usata nel testo € gia di per sé ambivalente,
perché anothen (GvwBev) puo essere tradotto sia “dall’alto” sia “di nuovo”. Piano
piano, Nicodemo capira che questi due significati stanno insieme: se lasciamo che
lo Spirito Santo generi in noi una vita nuova, nasceremo un’altra volta.
Ritroveremo quella vita, che forse in noi si stava spegnendo.

Ho scelto di iniziare da Nicodemo anche perché e un uomo che, con la sua stessa
vita, dimostra che questo cambiamento € possibile. Nicodemo ce la fara: alla fine
egli sara tra coloro che vanno da Pilato per chiedere il corpo di Gesu (cfr Gv
19,39)! Nicodemo é finalmente venuto alla luce, € rinato, e non ha piu bisogno di
stare nella notte.

I cambiamenti a volte ci spaventano. Da una parte ci attraggono, a volte 1i
desideriamo, ma dall’altra preferiremmo rimanere nelle nostre comodita. Per
questo lo Spirito ci incoraggia ad affrontare queste paure. Gesu ricorda a
Nicodemo - che € un maestro in Israele — che anche gli israeliti ebbero paura
mentre camminavano nel deserto. E si fissarono cosi tanto sulle loro
preoccupazioni che a un certo punto quelle paure presero la forma di serpenti
velenosi (cfr Nm 21,4-9). Per essere liberati, dovevano guardare il serpente di
rame che Mosé aveva messo su un’asta, dovevano cioe alzare lo sguardo e stare
davanti all’oggetto che rappresentava le loro paure. Solo guardando in faccia
quello che ci fa paura, possiamo cominciare a essere liberati.

Nicodemo, come tutti noi, potra guardare il Crocifisso, Colui che ha sconfitto la
morte, la radice di tutte le nostre paure. Alziamo anche noi lo sguardo verso Colui
che hanno trafitto, lasciamoci anche noi incontrare da Gesu. In Lui troviamo la
speranza per affrontare i cambiamenti della nostra vita e nascere di nuovo.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza | II. La vita di Gesu.
Gli incontri. 2. La Samaritana. «Dammi da
bere!» (Gv 4,7)

Cari fratelli e sorelle,

dopo aver meditato sull’incontro di Gesu con Nicodemo, il quale era andato a
cercare Gesu, oggi riflettiamo su quei momenti in cui sembra proprio che Lui ci
stesse aspettando proprio li, in quell’incrocio della nostra vita. Sono incontri che
ci sorprendono, e all’inizio forse siamo anche un po’ diffidenti: cerchiamo di
essere prudenti e di capire che cosa sta succedendo.

Questa probabilmente e stata anche I’esperienza della donna samaritana, di cui si
parla nel capitolo quarto del Vangelo di Giovanni (cfr 4,5-26). Lei non si aspettava
di trovare un uomo al pozzo a mezzogiorno, anzi sperava di non trovare proprio
nessuno. In effetti, va a prendere I’acqua al pozzo in un’ora insolita, quando e
molto caldo. Forse questa donna si vergogna della sua vita, forse si e sentita
giudicata, condannata, non compresa, e per questo si e isolata, ha rotto 1 rapporti
con tutti.

Per andare in Galilea dalla Giudea, Gesu avrebbe potuto scegliere un’altra strada
e non attraversare la Samaria. Sarebbe stato anche piu sicuro, visti i rapporti tesi
tra giudei e samaritani. Lui invece vuole passare da li e si ferma a quel pozzo
proprio a quell’ora! Gesu ci attende e si fa trovare proprio quando pensiamo che
per noi non ci sia piu speranza. Il pozzo, nel Medio Oriente antico, € un luogo di
incontro, dove a volte si combinano matrimoni, € un luogo di fidanzamento. Gesu
vuole aiutare questa donna a capire dove cercare la risposta vera al suo desiderio
di essere amata.

Il tema del desiderio e fondamentale per capire questo incontro. Gesu e il primo a
esprimere il suo desiderio: «Dammi da bere!» (v. 10). Pur di aprire un dialogo,
Gesu si fa vedere debole, cosi mette I’altra persona a suo agio, fa in modo che non
si spaventi. La sete e spesso, anche nella Bibbia, 'immagine del desiderio. Ma
Gesu qui ha sete prima di tutto della salvezza di quella donna. «Colui che
chiedeva da bere — dice Sant’Agostino — aveva sete della fede di questa donna». [1]

Se Nicodemo era andato da Gesu di notte, qui Gesu incontra la donna samaritana
a mezzogiorno, il momento in cui c’@ piu luce. E infatti un momento di
rivelazione. Gesu si fa conoscere da lei come il Messia e inoltre fa luce sulla sua
vita. La aiuta a rileggere in modo nuovo la sua storia, che € complicata e dolorosa:
ha avuto cinque mariti e adesso sta con un sesto che non é marito. Il numero sei


https://opusdei.org/it/article/gesu-cristo-nostra-speranza-ii-la-vita-di-gesu-gli-incontri-1-nicodemo-dovete-nascere-dallalto-gv-3-7b/

non e casuale, ma indica di solito imperfezione. Forse &€ un’allusione al settimo
sposo, quello che finalmente potra saziare il desiderio di questa donna di essere
amata veramente. E quello sposo puo essere solo Gesu.

Quando si accorge che Gesu conosce la sua vita, la donna sposta il discorso sulla
questione religiosa che divideva giudei e samaritani. Questo capita a volte anche
a nol mentre preghiamo: nel momento in cui Dio sta toccando la nostra vita coi
suoi problemi, ci perdiamo a volte in riflessioni che ci danno I'illusione di una
preghiera riuscita. In realta, abbiamo alzato delle barriere di protezione. Il
Signore pero e sempre piu grande, e a quella donna samaritana, alla quale
secondo gli schemi culturali non avrebbe dovuto neppure rivolgere la parola,
regala la rivelazione piu alta: le parla del Padre, che va adorato in spirito e verita.
E quando lei, ancora una volta sorpresa, osserva che su queste cose ¢ meglio
aspettare il Messia, Lui le dice: «Sono io, che parlo con te» (v. 26). E come una
dichiarazione d’amore: Colui che aspetti sono io; Colui che puo rispondere
finalmente al tuo desiderio di essere amata.

A quel punto la donna corre a chiamare la gente del villaggio, perché é proprio
dall’esperienza di sentirsi amati che scaturisce la missione. E quale annuncio
potra mai aver portato se non la sua esperienza di essere capita, accolta,
perdonata? E un’immagine che dovrebbe farci riflettere sulla nostra ricerca di
nuovi modi per evangelizzare.

Proprio come una persona innamorata, la samaritana dimentica la sua anfora ai
piedi di Gesu. Il peso di quell’anfora sulla sua testa, ogni volta che tornava a casa,
le ricordava la sua condizione, la sua vita travagliata. Ma adesso ’anfora e
deposta ai piedi di Gesu. Il passato non € piu un peso; lei e riconciliata. Ed é cosi
anche per noi: per andare ad annunciare il Vangelo, abbiamo bisogno prima di
deporre il peso della nostra storia ai piedi del Signore, consegnare a Lui il peso del
nostro passato. Solo persone riconciliate possono portare il Vangelo.

Cari fratelli e care sorelle, non perdiamo la speranza! Anche se la nostra storia ci
appare pesante, complicata, forse addirittura rovinata, abbiamo sempre la
possibilita di consegnarla a Dio e di ricominciare il nostro cammino. Dio e
misericordia e ci attende sempre!

[1] Omelia 15,11.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu.
Gli incontri. 3. Zaccheo. «Oggi devo fermarmi a
casa tua!» (Lc 19,5)

Cari fratelli e sorelle,

continuiamo a contemplare gli incontri di Gesu con alcuni personaggi del
Vangelo. Questa volta vorrei soffermarmi sulla figura di Zaccheo: un episodio che
mi sta particolarmente a cuore, perché ha un posto speciale nel mio cammino
spirituale.

Il Vangelo di Luca ci presenta Zaccheo come uno che sembra irrimediabilmente
perso. Forse anche noi a volte ci sentiamo cosi: senza speranza. Zaccheo invece
scoprira che il Signore lo stava gia cercando.

Gesu infatti e sceso a Gerico, citta situata sotto il livello del mare, considerata
un’immagine degli inferi, dove Gesu vuole andare a cercare coloro che si sentono
perduti. E in realta il Signore Risorto continua a scendere negli inferi di oggi, nei
luoghi di guerra, nel dolore degli innocenti, nel cuore delle madri che vedono
morire i loro figli, nella fame dei poveri.

Zaccheo in un certo senso si € perso, forse ha fatto delle scelte sbagliate o forse la
vita ’ha messo dentro situazioni da cui fatica a uscire. Luca insiste infatti nel
descrivere le caratteristiche di quest’'uomo: non solo & un pubblicano, cioé uno
che raccoglie le tasse dei propri concittadini per gli invasori romani, ma e
addirittura il capo dei pubblicani, come a dire che il suo peccato &€ moltiplicato.

Luca aggiunge poi che Zaccheo e ricco, lasciando intendere che si e arricchito
sulle spalle degli altri, abusando della sua posizione. Ma tutto questo ha delle
conseguenze: Zaccheo probabilmente si sente escluso, disprezzato da tutti.

Quando viene a sapere che Gesu sta attraversando la citta, Zaccheo sente il
desiderio di vederlo. Non osa immaginare un incontro, gli basterebbe guardarlo
da lontano. I nostri desideri pero trovano anche degli ostacoli e non si realizzano
automaticamente: Zaccheo & basso di statura! E la nostra realta, abbiamo dei
limiti con cui dobbiamo fare i conti. E poi ci sono gli altri, che a volte non ci
aiutano: la folla impedisce a Zaccheo di vedere Gesu. Forse & anche un po’ la loro
rivincita.

Ma quando hai un desiderio forte, non ti perdi d’animo. Una soluzione la trovi.
Occorre pero avere coraggio e non vergognarsi, ci vuole un po’ della semplicita
dei bambini e non preoccuparsi troppo della propria immagine. Zaccheo, proprio



come un bambino, sale su un albero. Doveva essere un buon punto di
osservazione, soprattutto per guardare senza essere visto, nascondendosi dietro le
fronde.

Ma con il Signore accade sempre I'inaspettato: Gesu, quando arriva li vicino, alza
lo sguardo. Zaccheo si sente scoperto e probabilmente si aspetta un rimprovero
pubblico. La gente magari I’avra sperato, ma restera delusa: Gesu chiede a
Zaccheo di scendere subito, quasi meravigliandosi di vederlo sull’albero, e gli
dice: «Oggi devo fermarmi a casa tua!» (Lc 19,5). Dio non puo passare senza
cercare chi e perduto.

Luca mette in evidenza la gioia del cuore di Zaccheo. E la gioia di chi si sente
guardato, riconosciuto e soprattutto perdonato. Lo sguardo di Gesu non & uno
sguardo di rimprovero, ma di misericordia. E quella misericordia che a volte
facciamo fatica ad accettare, soprattutto quando Dio perdona coloro che secondo
noi non lo meritano. Mormoriamo perché vorremmo mettere dei limiti all’amore
di Dio.

Nella scena a casa, Zaccheo, dopo aver ascoltato le parole di perdono di Gesu, si
alza in piedi, come se risorgesse dalla sua condizione di morte. E si alza per
prendere un impegno: restituire il quadruplo di cio che ha rubato. Non si tratta di
un prezzo da pagare, perché il perdono di Dio e gratuito, ma si tratta del desiderio
di imitare Colui dal quale si é sentito amato. Zaccheo si prende un impegno a cui
non era tenuto, ma lo fa perché capisce che quello é il suo modo di amare. E lo fa
mettendo insieme sia la legislazione romana relativa al furto, sia quella rabbinica
circa la penitenza. Zaccheo allora non é solo I'uomo del desiderio, € anche uno
che sa compiere passi concreti. Il suo proposito non e generico o astratto, ma
parte proprio dalla sua storia: ha guardato la sua vita e ha individuato il punto da
cui iniziare il suo cambiamento.

Cari fratelli e sorelle, impariamo da Zaccheo a non perdere la speranza, anche
quando ci sentiamo messi da parte o incapaci di cambiare. Coltiviamo il nostro
desiderio di vedere Gesu, e soprattutto lasciamoci trovare dalla misericordia di
Dio che sempre viene a cercarci, in qualunque situazione ci siamo persi.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu.
Gli incontri. 4. L'uomo ricco. Gesu fisso lo
sguardo su di lui (Mc 10,21)

Cari fratelli e sorelle,

oggi ci soffermiamo su un altro degli incontri di Gesu narrati dai Vangeli. Questa
volta pero la persona incontrata non ha nome. ’evangelista Marco la presenta
semplicemente come «un tale» (10,17). Si tratta di un uomo che fin da giovane ha
osservato i comandamenti, ma che, malgrado questo, non ha ancora trovato il
senso della sua vita. Lo sta cercando. Forse € uno che non si € deciso fino in fondo,
nonostante ’apparenza di persona impegnata. Al di 13, infatti, delle cose che
facciamo, dei sacrifici o dei successi, cio che veramente conta per essere felici e
quello che portiamo nel cuore. Se una nave deve salpare e lasciare il porto per
navigare in mare aperto, puo anche essere una nave meravigliosa, con un
equipaggio d’eccezione, ma se non tira su le zavorre e le ancore che la tengono
ferma, non riuscira mai a partire. Quest'uomo si e costruito una nave di lusso, ma
€ rimasto nel porto!

Mentre Gesu va per la strada, questo tale gli corre incontro, si inginocchia davanti
a Lui e gli chiede: «<Maestro buono, che cosa devo fare per avere in eredita la vita
eterna?» (v. 17). Notiamo i verbi: “che cosa devo fare per avere la vita eterna”.
Poiché I’'osservanza della Legge non gli ha dato la felicita e la sicurezza di essere
salvato, si rivolge al maestro Gesu. Quello che colpisce e che quest'uomo non
conosce il vocabolario della gratuita! Tutto sembra dovuto. Tutto € un dovere. La
vita eterna e per lui un’eredita, qualcosa che si ottiene per diritto, attraverso una
meticolosa osservanza degli impegni. Ma in una vita vissuta cosi, anche
certamente a fin di bene, quale spazio puo avere ’amore?

Come sempre, Gesu va al di 1a dell’apparenza. Se da un lato quest'uomo mette
davanti a Gesu il suo bel curriculum, Gesu va oltre e guarda dentro. Il verbo che
usa Marco e molto significativo: «guardandolo dentro» (v. 21). Proprio perché
Gesu guarda dentro ognuno di noi, ci ama come siamo veramente. Cosa avra visto
infatti dentro questa persona? Cosa vede Gesu quando guarda dentro di noi e ci
ama, nonostante le nostre distrazioni e i nostri peccati? Vede la nostra fragilita,
ma anche il nostro desiderio di essere amati cosi come siamo.

Guardandolo dentro — dice il Vangelo — «lo amo» (v. 21). Gesu ama quest'uomo
prima ancora di avergli rivolto I'invito a seguirlo. Lo ama cosi com’e. L’amore di
Gesu é gratuito: esattamente il contrario della logica del merito che assillava
questa persona. Siamo veramente felici quando ci rendiamo conto di essere amati



cosl, gratuitamente, per grazia. E questo vale anche nelle relazioni tra noi: fin
quando cerchiamo di comprare 'amore o di elemosinare 'affetto, quelle relazioni
non ci faranno mai sentire felici.

La proposta che Gesu fa a quest’'uomo € di cambiare il suo modo di vivere e di
relazionarsi con Dio. Gesu infatti riconosce che dentro di lui, come in tutti noi, c’e
una mancanza. E il desiderio che portiamo nel cuore di essere voluti bene. C’¢
una ferita che ci appartiene come esseri umani, la ferita attraverso cui puo
passare ’amore.

Per colmare questa mancanza non bisogna “comprare” riconoscimenti, affetto,
considerazione; occorre invece “vendere” tutto quello che ci appesantisce, per
rendere piu libero il nostro cuore. Non serve continuare a prendere per noi stessi,
ma piuttosto dare ai poveri, mettere a disposizione, condividere.

Infine Gesu invita quest’'uomo a non rimanere da solo. Lo invita a seguirlo, a stare
dentro un legame, a vivere una relazione. Solo cosi, infatti, sara possibile uscire
dall’anonimato. Possiamo ascoltare il nostro nome solo all’interno di una
relazione, nella quale qualcuno ci chiama. Se restiamo da soli, non sentiremo mai
pronunciare il nostro nome e continueremo a restare dei “tali”, anonimi. Forse
0ggl, proprio perché viviamo in una cultura dell’autosufficienza e
dell’individualismo, ci scopriamo piu infelici, perché non sentiamo piu
pronunciare il nostro nome da qualcuno che ci vuole bene gratuitamente.

Quest'uomo non accoglie I'invito di Gesu e rimane da solo, perché le zavorre della
sua vita lo trattengono nel porto. La tristezza é il segno che non e riuscito a
partire. A volte pensiamo che siano ricchezze e invece sono solo pesi che ci stanno
bloccando. La speranza é che questa persona, come ognuno di noi, prima o poi
possa cambiare e decidere di prendere il largo.

Sorelle e fratelli, affidiamo al Cuore di Gesu tutte le persone tristi e indecise,
perché possano sentire lo sguardo d’amore del Signore, che si commuove
guardando con tenerezza dentro di noi.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu.
Le parabole. 5. Il Padre misericordioso. Era
perduto ed e stato ritrovato (L.c 15,32)

Cari fratelli e sorelle,

dopo aver meditato sugli incontri di Gesu con alcuni personaggi del Vangelo,
vorrei fermarmi, a cominciare da questa catechesi, su alcune parabole. Come
sappiamo, sono racconti che riprendono immagini e situazioni della realta
quotidiana. Per questo toccano anche la nostra vita. Ci provocano. E ci chiedono
di prendere posizione: dove sono io in questo racconto?

Partiamo dalla parabola piu famosa, quella che tutti noi ricordiamo forse da
quando eravamo piccoli: la parabola del padre e dei due figli (Lc 15,1-3.11-32). In
essa troviamo il cuore del Vangelo di Gesu, cioé la misericordia di Dio.

L’evangelista Luca dice che Gesu racconta questa parabola per i farisei e gli scribi,
i quali mormoravano per il fatto che Lui mangiava con i peccatori. Per questo si
potrebbe dire che € una parabola rivolta a coloro che si sono persi, ma non lo
sanno e giudicano gli altri.

I1 Vangelo vuole consegnarci un messaggio di speranza, perché ci dice che
dovunque ci siamo persi, in qualunque modo ci siamo persi, Dio viene sempre a
cercarci! Ci siamo persi forse come una pecora, uscita dal sentiero per brucare
I’erba, o rimasta indietro per la stanchezza (cfr Lc¢ 15,4-7). O forse ci siamo persi
come una moneta, che magari e caduta per terra e non si trova piu, oppure
qualcuno I’ha messa da qualche parte e non ricorda dove. Oppure ci siamo persi
come i due figli di questo padre: il piu giovane perché si e stancato di stare dentro
una relazione che sentiva come troppo esigente; ma anche il maggiore si e perso,
perché non basta rimanere a casa se nel cuore ci sono orgoglio e rancore.

L’amore & sempre un impegno, c’é¢ sempre qualcosa che dobbiamo perdere per
andare incontro all’altro. Ma il figlio minore della parabola pensa solo a sé stesso,
come accade in certe fasi dell’infanzia e dell’adolescenza. In realta, intorno a noi
vediamo anche tanti adulti cosi, che non riescono a portare avanti una relazione
perché sono egoisti. Si illudono di ritrovare sé stessi e invece si perdono, perché
solo quando viviamo per qualcuno viviamo veramente.

Questo figlio piu giovane, come tutti noi, ha fame di affetto, vuole essere voluto
bene. Ma I’'amore € un dono prezioso, va trattato con cura. Egli invece lo sperpera,
si svende, non si rispetta. Se ne accorge nei tempi di carestia, quando nessuno si



cura di lui. Il rischio € che in quei momenti ci mettiamo a elemosinare l’affetto e
cl attacchiamo al primo padrone che capita.

Sono queste esperienze che fanno nascere dentro di noi la convinzione distorta di
poter stare in una relazione solo da servi, come se dovessimo espiare una colpa o
come se non potesse esistere ’amore vero. Il figlio minore, infatti, quando ha
toccato il fondo, pensa di tornare a casa del padre per raccogliere da terra
qualche briciola d’affetto.

Solo chi ci vuole veramente bene puo liberarci da questa visione falsa dell’amore.
Nella relazione con Dio facciamo proprio questa esperienza. Il grande pittore
Rembrandt, in un famoso dipinto, ha rappresentato in maniera meravigliosa il
ritorno del figlio prodigo. Mi colpiscono soprattutto due particolari: la testa del
giovane e rasata, come quella di un penitente, ma sembra anche la testa di un
bambino, perché questo figlio sta nascendo di nuovo. E poi le mani del padre: una
maschile e I’altra femminile, per descrivere la forza e la tenerezza nell’abbraccio
del perdono.

Ma e il figlio maggiore che rappresenta coloro per i quali la parabola viene
raccontata: e il figlio che € sempre rimasto a casa con il padre, eppure era distante
da lui, distante nel cuore. Questo figlio forse avrebbe voluto andarsene anche lui,
ma per timore o per dovere € rimasto 1j, in quella relazione. Quando pero ti adatti
contro voglia, cominci a covare rabbia dentro di te, e prima o poi questa rabbia
esplode. Paradossalmente, e proprio il figlio maggiore che alla fine rischia di
rimanere fuori di casa, perché non condivide la gioia del padre.

Il padre esce anche incontro a lui. Non lo rimprovera e non lo richiama al dovere.
Vuole solo che senta il suo amore. Lo invita a entrare e lascia la porta aperta.
Quella porta rimane aperta anche per noi. E questo, infatti, il motivo della
speranza: possiamo sperare perché sappiamo che il Padre ci aspetta, ci vede da
lontano, e lascia sempre la porta aperta.

Cari fratelli e sorelle, chiediamoci allora dove siamo noi in questo meraviglioso
racconto. E chiediamo a Dio Padre la grazia di poter ritrovare anche noi la strada
per tornare verso casa.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu.
Le parabole. 6. Il seminatore. Egli parlo loro di
molte cose con parabole (Mt 13,3a)

Cari fratelli e sorelle,

Sono lieto di accogliervi in questa mia prima Udienza generale. Riprendo oggi il
ciclo di catechesi giubilari, sul tema «Gesu Cristo Nostra Speranza», iniziate da
Papa Francesco.

Continuiamo oggi a meditare sulle parabole di Gesu, che ci aiutano a ritrovare la
speranza, perché ci mostrano come Dio opera nella storia. Oggi vorrei fermarmi
su una parabola un po’ particolare, perché si tratta di una specie di introduzione
a tutte le parabole. Mi riferisco a quella del seminatore (cfr Mt 13,1-17). In un
certo senso, in questo racconto possiamo riconoscere il modo di comunicare di
Gesu, che ha tanto da insegnarci per ’annuncio del Vangelo oggi.

Ogni parabola racconta una storia che é presa dalla vita di tutti i giorni, eppure
vuole dirci qualcosa in piu, ci rimanda a un significato piu profondo. La parabola
fa nascere in noi delle domande, ci invita a non fermarci all’apparenza. Davanti
alla storia che viene raccontata o all’'immagine che mi viene consegnata, posso
chiedermi: dove sono io in questa storia? Cosa dice questa immagine alla mia
vita? Il termine parabola viene infatti dal verbo greco paraballein, che vuol dire
gettare innanzi. La parabola mi getta davanti una parola che mi provoca e mi
spinge a interrogarmi.

La parabola del seminatore parla proprio della dinamica della parola di Dio e
degli effetti che essa produce. Infatti, ogni parola del Vangelo € come un seme che
viene gettato nel terreno della nostra vita. Molte volte Gesu utilizza I'immagine
del seme, con diversi significati. Nel capitolo 13 del Vangelo di Matteo, la parabola
del seminatore introduce una serie di altre piccole parabole, alcune delle quali
parlano proprio di cio che avviene nel terreno: il grano e la zizzania, il granellino
di senape, il tesoro nascosto nel campo. Cos’@ dunque questo terreno? E il nostro
cuore, ma e anche il mondo, la comunita, la Chiesa. La parola di Dio, infatti,
feconda e provoca ogni realta.

All’inizio, vediamo Gesu che esce di casa e intorno a Lui si raduna una grande
folla (cfr Mt 13,1). La sua parola affascina e incuriosisce. Tra la gente ci sono
ovviamente tante situazioni differenti. La parola di Gesu e per tutti, ma opera in
ciascuno in modo diverso. Questo contesto ci permette di capire meglio il senso
della parabola.


https://opusdei.org/it/article/gesu-cristo-nostra-speranza-ii-la-vita-di-gesu-le-parabole-5-il-padre-misericordioso-era-perduto-ed-e-stato-ritrovato-lc-15-32/

Un seminatore, alquanto originale, esce a seminare, ma non si preoccupa di dove
cade il seme. Getta i semi anche la dove e improbabile che portino frutto: sulla
strada, tra i sassi, in mezzo ai rovi. Questo atteggiamento stupisce chi ascolta e
induce a domandarsi: come mai?

Noi siamo abituati a calcolare le cose — e a volte & necessario —, ma questo non
vale nell’amore! Il modo in cui questo seminatore “sprecone” getta il seme e
un’immagine del modo in cui Dio ci ama. E vero infatti che il destino del seme
dipende anche dal modo in cui il terreno lo accoglie e dalla situazione in cui si
trova, ma anzitutto in questa parabola Gesu ci dice che Dio getta il seme della sua
parola su ogni tipo di terreno, cioe in qualunque nostra situazione: a volte siamo
piu superficiali e distratti, a volte ci lasciamo prendere dall’entusiasmo, a volte
siamo oppressi dalle preoccupazioni della vita, ma ci sono anche i momenti in cui
siamo disponibili e accoglienti. Dio e fiducioso e spera che prima o poi il seme
fiorisca. Egli ci ama cosi: non aspetta che diventiamo il terreno migliore, ci dona
sempre generosamente la sua parola. Forse proprio vedendo che Lui si fida di noi,
nascera in noi il desiderio di essere un terreno migliore. Questa é la speranza,
fondata sulla roccia della generosita e della misericordia di Dio.

Raccontando il modo in cui il seme porta frutto, Gesu sta parlando anche della sua
vita. Gesu ¢ la Parola, € il Seme. E il seme, per portare frutto, deve morire. Allora,
questa parabola ci dice che Dio e pronto a “sprecare” per noi e che Gesu e
disposto a morire per trasformare la nostra vita.

Ho in mente quel bellissimo dipinto di Van Gogh: Il seminatore al tramonto.
Quell’immagine del seminatore sotto il sole cocente mi parla anche della fatica del
contadino. E mi colpisce che, alle spalle del seminatore, Van Gogh ha
rappresentato il grano gia maturo. Mi sembra proprio un’immagine di speranza:
in un modo o nell’altro, il seme ha portato frutto. Non sappiamo bene come, ma é
cosi. Al centro della scena, pero, non c’é il seminatore, che sta di lato, ma tutto il
dipinto e dominato dall’immagine del sole, forse per ricordarci che é Dio a
muovere la storia, anche se talvolta ci sembra assente o distante. E il sole che
scalda le zolle della terra e fa maturare il seme.

Cari fratelli e sorelle, in quale situazione della vita oggi la parola di Dio ci sta
raggiungendo? Chiediamo al Signore la grazia di accogliere sempre questo seme
che € la sua parola. E se ci accorgessimo di non essere un terreno fecondo, non
scoraggiamoci, ma chiediamo a Lui di lavorarci ancora per farci diventare un
terreno migliore.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu.
Le parabole. 7. Il samaritano. Passandogli
accanto, vide e ne ebbe compassione (L.c 10,33b)

Cari fratelli e sorelle,

continuiamo a meditare su alcune parabole del Vangelo che sono un’occasione
per cambiare prospettiva e aprirci alla speranza. La mancanza di speranza, a
volte, e dovuta al fatto che ci fissiamo su un certo modo rigido e chiuso di vedere
le cose, e le parabole ci aiutano a guardarle da un altro punto di vista.

Oggi vorrel parlarvi di una persona esperta, preparata, un dottore della Legge,
che ha bisogno pero di cambiare prospettiva, perché é concentrato su sé stesso e
non si accorge degli altri (cfr Lc 10,25-37). Egli infatti interroga Gesu sul modo in
cui si “eredita” la vita eterna, usando un’espressione che la intende come un
diritto inequivocabile. Ma dietro questa domanda si nasconde forse proprio un
bisogno di attenzione: 'unica parola su cui chiede spiegazioni a Gesu é il termine
“prossimo”, che letteralmente vuol dire colui che é vicino.

Per questo Gesu racconta una parabola che € un cammino per trasformare quella
domanda, per passare dal chi mi vuole bene? al chi ha voluto bene? La prima é una
domanda immatura, la seconda é la domanda dell’adulto che ha compreso il
senso della sua vita. La prima domanda é quella che pronunciamo quando ci
mettiamo nell’angolo e aspettiamo, la seconda é quella che ci spinge a metterci in
cammino.

La parabola che Gesu racconta ha, infatti, come scenario proprio una strada, ed é
una strada difficile e impervia, come la vita. E la strada percorsa da un uomo che
scende da Gerusalemme, la citta sul monte, a Gerico, la citta sotto il livello del
mare. E un’immagine che gia prelude a cio che potrebbe succedere: accade infatti
che quell’'uomo viene assalito, bastonato, derubato e lasciato mezzo morto. E
I’esperienza che capita quando le situazioni, le persone, a volte persino quelli di
cui ci siamo fidati, ci tolgono tutto e ci lasciano in mezzo alla strada.

La vita pero é fatta di incontri, e in questi incontri veniamo fuori per quello che
siamo. Ci troviamo davanti all’altro, davanti alla sua fragilita e alla sua debolezza
e possiamo decidere cosa fare: prendercene cura o fare finta di niente. Un
sacerdote e un levita scendono per quella medesima strada. Sono persone che
prestano servizio nel Tempio di Gerusalemme, che abitano nello spazio sacro.
Eppure, la pratica del culto non porta automaticamente ad essere



compassionevoli. Infatti, prima che una questione religiosa, la compassione € una
questione di umanita! Prima di essere credenti, siamo chiamati a essere umani.

Possiamo immaginare che, dopo essere rimasti a lungo a Gerusalemme, quel
sacerdote e quel levita abbiano fretta di tornare a casa. E proprio la fretta, cosi
presente nella nostra vita, che molte volte ci impedisce di provare compassione.
Chi pensa che il proprio viaggio debba avere la priorita, non é disposto a fermarsi
per un altro.

Ma ecco che arriva qualcuno che effettivamente é capace di fermarsi: € un
samaritano, uno quindi che appartiene a un popolo disprezzato (cfr 2ZRe 17). Nel
suo caso, il testo non precisa la direzione, ma dice solo che era in viaggio. La
religiosita qui non c’entra. Questo samaritano si ferma semplicemente perché é
un uomo davanti a un altro uomo che ha bisogno di aiuto.

La compassione si esprime attraverso gesti concreti. L’evangelista Luca indugia
sulle azioni del samaritano, che noi chiamiamo “buono”, ma che nel testo e
semplicemente una persona: il samaritano si fa vicino, perché se vuoi aiutare
qualcuno non puoi pensare di tenerti a distanza, ti devi coinvolgere, sporcare,
forse contaminare; gli fascia le ferite dopo averle pulite con olio e vino; lo carica
sulla sua cavalcatura, cioeé se ne fa carico, perché si aiuta veramente se si e
disposti a sentire il peso del dolore dell’altro; 1o porta in un albergo dove spende
dei soldi, “due denari”, pit 0 meno due giornate di lavoro; e si impegna a tornare
ed eventualmente a pagare ancora, perché I’altro non é un pacco da consegnare,
ma qualcuno di cui prendersi cura.

Cari fratelli e sorelle, quando anche noi saremo capaci di interrompere il nostro
viaggio e di avere compassione? Quando avremo capito che quell’'uomo ferito
lungo la strada rappresenta ognuno di noi. E allora la memoria di tutte le volte in
cui Gesu si e fermato per prendersi cura di noi ci rendera piu capaci di
compassione.

Preghiamo, dunque, affinché possiamo crescere in umanita, cosi che le nostre
relazioni siano piu vere e piu ricche di compassione. Chiediamo al Cuore di Cristo
la grazia di avere sempre di piu i suoi stessi sentimenti.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu.
Le parabole. 8. Gli operai nella vigna. «E disse
loro: “Andate anche voi nella vigna”» (Mt 20,4)

Cari fratelli e sorelle, desidero fermarmi ancora su una parabola di Gesu. Anche
in questo caso si tratta di un racconto che nutre la nostra speranza. A volte infatti
abbiamo 'impressione di non riuscire a trovare un senso per la nostra vita: ci
sentiamo inutili, inadeguati, proprio come degli operai che aspettano sulla piazza
del mercato, in attesa che qualcuno li prenda a lavorare. Ma a volte il tempo
passa, la vita scorre e non ci sentiamo riconosciuti o apprezzati. Forse non siamo
arrivati in tempo, altri si sono presentati prima di noi, oppure le preoccupazioni
ci hanno trattenuto altrove.

La metafora della piazza del mercato € molto adatta anche per i nostri tempi,
perché il mercato é il luogo degli affari, dove purtroppo si compra e si vende
anche l’affetto e la dignita, cercando di guadagnarci qualcosa. E quando non ci si
sente apprezzati, riconosciuti, si rischia persino di svendersi al primo offerente. Il
Signore ci ricorda invece che la nostra vita vale, e il suo desiderio é di aiutarci a
scoprirlo.

Anche nella parabola che oggi commentiamo ci sono degli operai in attesa di
qualcuno che li prenda a giornata. Siamo nel capitolo 20 del Vangelo di Matteo e
anche qui troviamo un personaggio che ha un comportamento insolito, che
stupisce e interroga. E il padrone di una vigna, il quale esce di persona per andare
a cercare 1 suoi operai. Evidentemente vuole stabilire con loro un rapporto
personale.

Come dicevo, si tratta di una parabola che da speranza, perché ci dice che questo
padrone esce piu volte per andare a cercare chi aspetta di dare un senso alla sua
vita. Il padrone esce subito all’alba e poi, ogni tre ore, torna a cercare operai da
mandare nella sua vigna. Seguendo questa scansione, dopo essere uscito alle tre
del pomeriggio, non ci sarebbe piu ragione di uscire ancora, perché la giornata
lavorativa terminava alle sei.

Questo padrone instancabile, che vuole a tutti i costi dare valore alla vita di
ciascuno di noi, esce invece anche alle cinque. Gli operai che erano rimasti sulla
piazza del mercato avevano probabilmente perso ogni speranza. Quella giornata
era andata a vuoto. E invece qualcuno ha creduto ancora in loro. Che senso ha
prendere degli operai solo per 'ultima ora della giornata di lavoro? Che senso ha
andare a lavorare solo per un’ora? Eppure, anche quando ci sembra di poter fare



poco nella vita, ne vale sempre la pena. C’é sempre la possibilita di trovare un
senso, perché Dio ama la nostra vita.

Ed ecco che I'originalita di questo padrone si vede anche alla fine della giornata,
al momento della paga. Con i primi operai, quelli che vanno nella vigna all’alba, il
padrone si era accordato per un denaro, che era il costo tipico di una giornata di
lavoro. Agli altri dice che dara loro quello che é giusto. Ed € proprio qui che la
parabola torna a provocarci: che cosa e giusto? Per il padrone della vigna, cioe
per Dio, é giusto che ognuno abbia cio che é necessario per vivere. Lui ha
chiamato i lavoratori personalmente, conosce la loro dignita e in base ad essa
vuole pagarli. E da a tutti un denaro.

Il racconto dice che gli operai della prima ora rimangono delusi: non riescono a
vedere la bellezza del gesto del padrone, che non é stato ingiusto, ma
semplicemente generoso, non ha guardato solo al merito, ma anche al bisogno.
Dio vuole dare a tutti il suo Regno, cioe la vita piena, eterna e felice. E cosi fa Gesu
con noi: non fa graduatorie, a chi gli apre il cuore dona tutto Sé stesso.

Alla luce di questa parabola, il cristiano di oggi potrebbe essere preso dalla
tentazione di pensare: “Perché cominciare a lavorare subito? Se la remunerazione
e la stessa, perché lavorare di piu?”. A questi dubbi Sant’Agostino rispondeva cosi:
«Perché dunque ritardi a seguire chi ti chiama, mentre sei sicuro del compenso
ma incerto del giorno? Bada di non togliere a te stesso, a causa del tuo differire,
cio ch’egli ti dara in base alla sua promessa» (Discorso 87, 6, 8).

Vorrei dire, specialmente ai giovani, di non aspettare, ma di rispondere con
entusiasmo al Signore che ci chiama a lavorare nella sua vigna. Non rimandare,
rimboccati le maniche, perché il Signore e generoso e non sarai deluso!
Lavorando nella sua vigna, troverai una risposta a quella domanda profonda che
porti dentro di te: che senso ha la mia vita?

Cari fratelli e sorelle, non scoraggiamoci! Anche nei momenti bui della vita,
quando il tempo passa senza darci le risposte che cerchiamo, chiediamo al

Signore che esca ancora e che ci raggiunga la dove lo stiamo aspettando. Il

Signore € generoso e verra presto!

Torna ai contenuti


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/audiences/2025/documents/20250604-udienza-generale.html#_ntcap15ftn1

Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu.
Le parabole. 9. Bartimeo. «Coraggio! Alzati, ti
chiama!» (Mc 10,49)

Cari fratelli e sorelle,

con questa catechesi vorrei portare il nostro sguardo su un altro aspetto
essenziale della vita di Gesu, cioe sulle sue guarigioni. Per questo vi invito a
mettere davanti al Cuore di Cristo le vostre parti piu doloranti o fragili, quei
luoghi della vostra vita dove vi sentite fermi e bloccati. Chiediamo al Signore con
fiducia di ascoltare il nostro grido e di guarirci!

Il personaggio che ci accompagna in questa riflessione ci aiuta a capire che non
bisogna mai abbandonare la speranza, anche quando ci sentiamo perduti. Si
tratta di Bartimeo, un uomo cieco e mendicante, che Gesu incontro a Gerico (cfr
Mc 10,40-52). 11 luogo e significativo: Gesu sta andando a Gerusalemme, ma inizia
il suo viaggio, per cosi dire, dagli “inferi” di Gerico, citta che sta sotto il livello del
mare. Gesu, infatti, con la sua morte, € andato a riprendere quel’Adamo che é
caduto in basso e che rappresenta ognuno di noi.

Bartimeo significa “figlio di Timeo”: descrive quell'uomo attraverso una
relazione, eppure lui e drammaticamente solo. Questo nome, pero, potrebbe
anche significare “figlio dell’onore” o “dell’ammirazione”, esattamente al
contrario della situazione in cui si trova. [1] E poiché il nome é cosi importante
nella cultura ebraica, vuol dire che Bartimeo non riesce a vivere cio che e
chiamato a essere.

A differenza poi del grande movimento di gente che cammina dietro a Gesu,
Bartimeo e fermo. L’Evangelista dice che e seduto lungo la strada, dunque ha
bisogno di qualcuno che lo rimetta in piedi e lo aiuti a riprendere il cammino.

Cosa possiamo fare quando ci troviamo in una situazione che sembra senza via
d’uscita? Bartimeo ci insegna a fare appello alle risorse che ci portiamo dentro e
che fanno parte di noi. Lui € un mendicante, sa chiedere, anzi, puo gridare! Se
desideri veramente qualcosa, fai di tutto per poterlo raggiungere, anche quando
gli altri ti rimproverano, ti umiliano e ti dicono di lasciar perdere. Se lo desideri
davvero, continua a gridare!

I1 grido di Bartimeo, riportato dal Vangelo di Marco - «Figlio di Davide, Gesu, abbi
pieta di me!» (v. 47) — & diventato una preghiera assai nota nella tradizione
orientale, che anche noi possiamo utilizzare: «Signore Gesu Cristo, Figlio di Dio,
abbi pieta di me peccatore».



Bartimeo e cieco, ma paradossalmente vede meglio degli altri e riconosce chi &
Gesu! Davanti al suo grido, Gesu si ferma e lo fa chiamare (cfr v. 49), perché non
c’e nessun grido che Dio non ascolti, anche quando non siamo consapevoli di
rivolgerci a lui (cfr Es 2,23). Sembra strano che, davanti a un uomo cieco, Gesu
non vada subito da lui; ma, se ci pensiamo, € il modo per riattivare la vita di
Bartimeo: lo spinge a rialzarsi, si fida della sua possibilita di camminare.
Quell’'uomo puo rimettersi in piedi, puo risorgere dalle sue situazioni di morte.
Ma per fare questo deve compiere un gesto molto significativo: deve buttare via il
suo mantello (cfr v. 50)!

Per un mendicante, il mantello e tutto: € la sicurezza, € la casa, e la difesa che lo
protegge. Persino la legge tutelava il mantello del mendicante e imponeva di
restituirlo alla sera, qualora fosse stato preso in pegno (cfr Es 22,25). Eppure,
molte volte, quello che ci blocca sono proprio le nostre apparenti sicurezze, quello
che ci siamo messi addosso per difenderci e che invece ci sta impedendo di
camminare. Per andare da Gesu e lasciarsi guarire, Bartimeo deve esporsi a Lui in
tutta la sua vulnerabilita. Questo e il passaggio fondamentale per ogni cammino
di guarigione.

Anche la domanda che Gesu gli pone sembra strana: «Che cosa vuoi che io faccia
per te?» (v. 51). Ma, in realta, non é scontato che noi vogliamo guarire dalle nostre
malattie, a volte preferiamo restare fermi per non assumerci responsabilita. La
risposta di Bartimeo é profonda: usa il verbo anablepein, che puo significare
“vedere di nuovo”, ma che potremmo tradurre anche con “alzare lo sguardo”.
Bartimeo, infatti, non vuole solo tornare a vedere, vuole ritrovare anche la sua
dignita! Per guardare in alto occorre rialzare la testa. A volte le persone sono
bloccate perché la vita le ha umiliate e desiderano solo ritrovare il proprio valore.

Cio che salva Bartimeo, e ciascuno di noi, e la fede. Gesu ci guarisce perché
possiamo diventare liberi. Egli non invita Bartimeo a seguirlo, ma gli dice di
andare, di rimettersi in cammino (cfr v. 52). Marco pero conclude il racconto
riferendo che Bartimeo prese a seguire Gesu: ha scelto liberamente di seguire
colui che ¢ la Via!

Cari fratelli e sorelle, portiamo con fiducia davanti a Gesu le nostre malattie, e
anche quelle dei nostri cari, portiamo il dolore di quanti si sentono persi e senza
via d’uscita. Gridiamo anche per loro, e siamo certi che il Signore ci ascoltera e si
fermera.

[1] E Pinterpretazione data anche da Agostino ne Il consenso degli evangelisti, 2,
65, 125: PL 34, 1138.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu.
Le parabole. 10. La guarigione del paralitico.
«Gesu [...] gli disse: “Vuoi guarire?”» (Gv 5,6)

Cari fratelli e sorelle,

continuiamo a contemplare Gesu che guarisce. In modo particolare oggi vorrei
invitarvi a pensare alle situazioni in cui ci sentiamo “bloccati” e chiusi in vicolo
cieco. A volte ci sembra infatti che sia inutile continuare a sperare; diventiamo
rassegnati e non abbiamo piu voglia di lottare. Questa situazione viene descritta
nei Vangeli con 'immagine della paralisi. Per questo motivo vorrei fermarmi oggi
sulla guarigione di un paralitico, narrata nel quinto capitolo del Vangelo di San
Giovanni (5,1-9).

Gesu va a Gerusalemme per una festa dei Giudei. Non si reca subito al Tempio; si
ferma invece presso una porta, dove probabilmente venivano lavate le pecore che
poi venivano offerte nei sacrifici. Vicino a questa porta, sostavano anche tanti
malati, che, a differenza delle pecore, erano esclusi dal Tempio perché considerati
impuri! E allora € Gesu stesso che li raggiunge nel loro dolore. Queste persone
speravano in un prodigio che potesse cambiare la loro sorte; infatti, accanto alla
porta si trovava una piscina, le cui acque erano considerate taumaturgiche, capaci
cioé di guarire: in alcuni momenti I’acqua si agitava e, secondo la credenza del
tempo, chi si immergeva per primo veniva guarito.

Siveniva a creare cosi una sorta di “guerra tra poveri”: possiamo immaginare la
scena triste di questi malati che si trascinavano faticosamente per entrare nella
piscina. Quella piscina si chiamava Betzata, che significa “casa della
misericordia”: potrebbe essere un’immagine della Chiesa, dove i malati e i poveri
si radunano e dove il Signore viene per guarire e donare speranza.

Gesu si rivolge specificamente a un uomo che e paralizzato da ben trentotto anni.
Ormai e rassegnato, perché non riesce mai a immergersi nella piscina, quando
I’acqua si agita (cfr v. 7). In effetti, quello che ci paralizza, molte volte, € proprio la
delusione. Ci sentiamo scoraggiati e rischiamo di cadere nell’accidia.

Gesu rivolge a questo paralitico una domanda che puo sembrare superflua: «Vuoi
guarire?» (v. 6). E invece una domanda necessaria, perché, quando si & bloccati da
tanti anni, puo venir meno anche la volonta di guarire. A volte preferiamo
rimanere nella condizione di malati, costringendo gli altri a prendersi cura di noi.
E talvolta anche un pretesto per non decidere cosa fare della nostra vita. Gesu
rimanda invece quest’'uomo al suo desiderio piu vero e profondo.



Quest’'uomo infatti risponde in modo piu articolato alla domanda di Gesu,
rivelando la sua visione della vita. Dice anzitutto che non ha nessuno che lo
immerga nella piscina: la colpa quindi non é sua, ma degli altri che non si
prendono cura di lui. Questo atteggiamento diventa il pretesto per evitare di
assumersi le proprie responsabilita. Ma e proprio vero che non aveva nessuno
che lo aiutasse? Ecco la risposta illuminante di Sant’Agostino: «Si, per essere
guarito aveva assolutamente bisogno di un uomo, ma di un uomo che fosse anche
Dio. [...] E venuto dunque 'uomo che era necessario; perché differire ancora la
guarigione?» (Omelia 17, 7).

Il paralitico aggiunge poi che quando prova a immergersi nella piscina c’e sempre
qualcuno che arriva prima di lui. Quest’'uomo sta esprimendo una visione
fatalistica della vita. Pensiamo che le cose ci capitano perché non siamo fortunati,
perché il destino ci é avverso. Quest’'uomo e scoraggiato. Si sente sconfitto nella
lotta della vita.

Gesu invece lo aiuta a scoprire che la sua vita & anche nelle sue mani. Lo invita ad
alzarsi, a risollevarsi dalla sua situazione cronica, e a prendere la sua barella (cfr
v. 8). Quel lettuccio non va lasciato o buttato via: rappresenta il suo passato di
malattia, e la sua storia. Fino a quel momento il passato lo ha bloccato; 1o ha
costretto a giacere come un morto. Ora é lui che puo prendere quella barella e
portarla dove desidera: puo decidere cosa fare della sua storia! Si tratta di
camminare, prendendosi la responsabilita di scegliere quale strada percorrere. E
questo grazie a Gesu!

Carissimi fratelli e sorelle, chiediamo al Signore il dono di capire dove la nostra
vita si e bloccata. Proviamo a dare voce al nostro desiderio di guarire. E
preghiamo per tutti coloro che si sentono paralizzati, che non vedono vie d’uscita.
Chiediamo di tornare ad abitare nel Cuore di Cristo che é la vera casa della
misericordia!

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu.
Le guarigioni. 11. La donna emorroissa e la figlia
di Giairo. «Non temere, soltanto abbi fede!» (Mc
5,36)

Cari fratelli e sorelle,

anche oggi meditiamo sulle guarigioni di Gesu come segno di speranza. In Lui c’e
una forza che anche noi possiamo sperimentare quando entriamo in relazione
con la sua Persona.

Una malattia molto diffusa nel nostro tempo € la fatica di vivere: la realta ci
sembra troppo complessa, pesante, difficile da affrontare. E allora ci spegniamo,
ci addormentiamo, nell’illusione che al risveglio le cose saranno diverse. Ma la
realta va affrontata, e insieme con Gesu possiamo farlo bene. A volte poi ci
sentiamo bloccati dal giudizio di coloro che pretendono di mettere etichette sugli
altri.

Mi sembra che queste situazioni possano trovare riscontro in un passo del
Vangelo di Marco, dove si intrecciano due storie: quella di una ragazza di dodici
anni, che e a letto malata e sta per morire; e quella di una donna, che, proprio da
dodici anni, ha perdite di sangue e cerca Gesu per poter guarire (cfr Mc 5,21-43).

Tra queste due figure femminili, ’Evangelista colloca il personaggio del padre
della ragazza: egli non rimane in casa a lamentarsi per la malattia della figlia, ma
esce e chiede aiuto. Benché sia il capo della sinagoga, non avanza pretese in
ragione della sua posizione sociale. Quando c’e da attendere non perde la
pazienza e aspetta. E quando vengono a dirgli che sua figlia € morta ed é inutile
disturbare il Maestro, lui continua ad avere fede e a sperare.

I1 colloquio di questo padre con Gesu € interrotto dalla donna emorroissa, che
riesce ad avvicinarsi a Gesu e a toccare il suo mantello (v. 27). Questa donna con
grande coraggio ha preso la decisione che cambia la sua vita: tutti continuavano a
dirle di rimanere a distanza, di non farsi vedere. I’avevano condannata a
rimanere nascosta e isolata. A volte anche noi possiamo essere vittime del
giudizio degli altri, che pretendono di metterci addosso un abito che non é il
nostro. E allora stiamo male e non riusciamo a venirne fuori.

Quella donna imbocca la via della salvezza quando germoglia in lei la fede che
Gesu puo guarirla: allora trova la forza di uscire e di andare a cercarlo. Vuole
arrivare a toccare almeno la sua veste.



Intorno a Gesu c’era tanta folla, e dunque tante persone lo toccavano, eppure a
loro non succede niente. Quando invece questa donna tocca Gesu, viene guarita.
Dove sta la differenza? Commentando questo punto del testo, Sant’Agostino dice —
a nome di Gesu —: «La folla mi si accalca intorno, ma la fede mi tocca» (Discorso
243, 2, 2). E cosi: ogni volta che facciamo un atto di fede indirizzato a Gesu, si
stabilisce un contatto con Lui e immediatamente esce da Lui la sua grazia. A volte
noi non ce ne accorgiamo, ma in modo segreto e reale la grazia ci raggiunge e da
dentro pian piano trasforma la vita.

Forse anche oggi tante persone si accostano a Gesu in modo superficiale, senza
credere veramente nella sua potenza. Calpestiamo la superficie delle nostre
chiese, ma forse il cuore e altrove! Questa donna, silenziosa e anonima, vince le
sue paure, toccando il cuore di Gesu con le sue mani considerate impure a causa
della malattia. Ed ecco che subito si sente guarita. Gesu le dice: «Figlia, la tua fede
ti ha salvata. Va’ in pace» (Mc 5,34).

Nel frattempo, portano a quel padre la notizia che sua figlia € morta. Gesu gli dice:
«Non temere, soltanto abbi fede!» (v. 36). Poi va a casa sua e, vedendo che tutti
piangono e gridano, dice: «La bambina non & morta, ma dorme» (v. 39). Quindi
entra nella camera dove giaceva la bambina, la prende per mano e le dice : «Talita
kum», “Fanciulla, alzati!”. La ragazza si alza in piedi e si mette a camminare (cfr
vv. 41-42). Quel gesto di Gesu ci mostra che Lui non solo guarisce da ogni malattia,
ma risveglia anche dalla morte. Per Dio, che € Vita eterna, la morte del corpo é
come un sonno. La morte vera é quella dell’anima: di questa dobbiamo avere
paura!

Un ultimo particolare: Gesu, dopo aver risuscitato la bhambina, dice ai genitori di
darle da mangiare (cfr v. 43). Ecco un altro segno molto concreto della vicinanza
di Gesu alla nostra umanita. Ma possiamo intenderlo anche in senso piu profondo
e domandarci: quando i nostri ragazzi sono in crisi e hanno bisogno di un
nutrimento spirituale, sappiamo darglielo? E come possiamo se noi stessi non ci
nutriamo del Vangelo?

Cari fratelli e sorelle, nella vita ci sono momenti di delusione e di scoraggiamento,
e c’e anche l’esperienza della morte. Impariamo da quella donna, da quel padre:
andiamo da Gesu: Lui puo0 guarirci, puo farci rinascere. Gesu e la nostra speranza!

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesu.
Le guarigioni. 12. Il sordomuto

Cari fratelli e sorelle,

con questa catechesi terminiamo il nostro itinerario sulla vita pubblica di Gesu,
fatta di incontri, di parabole e di guarigioni.

Anche questo tempo che stiamo vivendo ha bisogno di guarigione. Il nostro
mondo é attraversato da un clima di violenza e di odio che mortifica la dignita
umana. Viviamo in una societa che si sta ammalando a causa di una “bulimia”
delle connessioni dei social media: siamo iperconnessi, bombardati da immagini,
talvolta anche false o distorte. Siamo travolti da molteplici messaggi che suscitano
in noi una tempesta di emozioni contraddittorie.

In questo scenario é possibile che nasca in noi il desiderio di spegnere tutto.
Possiamo arrivare a preferire di non sentire piu niente. Anche le nostre parole
rischiano di essere fraintese e possiamo essere tentati di chiuderci nel silenzio, in
una incomunicabilita dove, per quanto vicini, non riusciamo piu a dirci le cose
piu semplici e profonde.

A questo proposito vorrei fermarmi oggi su un testo del Vangelo di Marco che ci
presenta un uomo che non parla e non sente (cfr Mc 7,31-37). Proprio come
potrebbe accadere a noi oggi, quest'uomo forse ha deciso di non parlare piu
perché non si e sentito capito, e di spegnere ogni voce perché e rimasto deluso e
ferito da cio che ha ascoltato. In effetti, non € lui che va da Gesu per essere
guarito, ma viene portato da altre persone. Si potrebbe pensare che coloro che lo
conducono dal Maestro siano quelli che sono preoccupati del suo isolamento. La
comunita cristiana ha visto pero in queste persone anche 'immagine della Chiesa,
che accompagna ogni uomo da Gesu affinché ascolti la sua parola. L’episodio
avviene in un territorio pagano, quindi siamo in un contesto dove altre voci
tendono a coprire la voce di Dio.

Il comportamento di Gesu puo apparire inizialmente strano, perché prende con sé
questa persona e la porta in disparte (v. 33a). Sembra cosi accentuare il suo
isolamento, ma a ben guardare ci aiuta a capire cosa si nasconde dietro il silenzio
e la chiusura di quest’'uomo, come se avesse colto il suo bisogno di intimita e di
vicinanza.

Gesu gli offre prima di tutto una prossimita silenziosa, attraverso gesti che
parlano di un incontro profondo: tocca le orecchie e la lingua di quest'uomo (cfr
v. 33b). Gesu non usa molte parole, dice I'unica cosa che gli serve in questo



momento: «Apriti!» (v. 34). Marco riporta la parola in aramaico, effata, quasi per
farcene sentire come “dal vivo” il suono e il soffio. Questa parola, semplice e
bellissima, contiene I’invito che Gesu rivolge a quest’'uomo che ha smesso di
ascoltare e di parlare. E come se Gesu gli dicesse: «Apriti a questo mondo che ti
spaventa! Apriti alle relazioni che ti hanno deluso! Apriti alla vita che hai
rinunciato ad affrontare!». Chiudersi, infatti, non € mai una soluzione.

Dopo I'incontro con Gesu, quella persona non solo torna a parlare, ma lo fa
«correttamente» (v. 35). Questo avverbio inserito dall’evangelista sembra volerci
dire qualcosa in piu sui motivi del suo silenzio. Forse quest'uomo ha smesso di
parlare perché gli sembrava di dire le cose in modo sbhagliato, forse non si sentiva
adeguato. Tutti noi facciamo esperienza di essere fraintesi e di non sentirci capiti.
Tutti noi abbiamo bisogno di chiedere al Signore di guarire il nostro modo di
comunicare, non solo per essere piu efficaci, ma anche per evitare di fare male
agli altri con le nostre parole.

Tornare a parlare correttamente é I'inizio di un cammino, non é ancora il punto
di arrivo. Gesu infatti proibisce a quell’'uomo di raccontare cio che gli & successo
(cfr v. 36). Per conoscere veramente Gesu occorre compiere un cammino, bisogna
stare con Lui e attraversare anche la sua Passione. Quando lo avremo visto
umiliato e sofferente, quando sperimenteremo la potenza salvifica della sua
Croce, allora potremo dire di averlo conosciuto veramente. Per diventare
discepoli di Gesu non ci sono scorciatoie.

Cari fratelli e sorelle, chiediamo al Signore di poter imparare a comunicare in
modo onesto e prudente. Preghiamo per tutti coloro che sono stati feriti dalle
parole degli altri. Preghiamo per la Chiesa, perché non venga mai mano al suo
compito di portare le persone a Gesu, affinché possano ascoltare la sua Parola,
esserne guarite e farsi portatrici a loro volta del suo annuncio di salvezza.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di
Gesu. 1. La preparazione della cena. «La
preparate per noi» (Mc 14,15)

Cari fratelli e sorelle,

proseguiamo il nostro cammino giubilare alla scoperta del volto di Cristo, in cui la
nostra speranza prende forma e consistenza. Oggi cominciamo a riflettere sul
mistero della passione, morte e risurrezione di Gesu. Iniziamo meditando una
parola che sembra semplice, ma custodisce un segreto prezioso della vita
cristiana: preparare.

Nel Vangelo di Marco si racconta che «il primo giorno degli Azzimi, quando si
immolava la Pasqua, i discepoli dissero a Gesu: “Dove vuoi che andiamo a
preparare, perché tu possa mangiare la Pasqua?”» (Mc 14,12). E una domanda
pratica, ma anche carica di attesa. I discepoli intuiscono che sta per avvenire
qualcosa di importante, ma non ne conoscono i dettagli. La risposta di Gesu
sembra quasi un enigma: «Andate in citta e vi verra incontro un uomo con una
brocca d’acqua» (v. 13). I dettagli si fanno simbolici: un uomo che porta una
brocca - gesto solitamente femminile in quell’epoca —, una sala al piano superiore
gia pronta, un padrone di casa sconosciuto. E come se ogni cosa fosse stata
predisposta in anticipo. In effetti € proprio cosi. In questo episodio, il Vangelo ci
rivela che 'amore non é frutto del caso, ma di una scelta consapevole. Non si
tratta di una semplice reazione, ma di una decisione che richiede preparazione.
Gesu non affronta la sua passione per fatalita, ma per fedelta a un cammino
accolto e percorso con liberta e cura. E questo che ci consola: sapere che il dono
della sua vita nasce da un’intenzione profonda, non da un impulso improvviso.

Quella “sala al piano superiore gia pronta” ci dice che Dio ci precede sempre.
Ancor prima che ci rendiamo conto di avere bisogno di accoglienza, il Signore ha
gia preparato per noi uno spazio dove riconoscerci e sentirci suoi amici. Questo
luogo €, in fondo, il nostro cuore: una “stanza” che puo sembrare vuota, ma che
attende solo di essere riconosciuta, colmata e custodita. La Pasqua, che i discepoli
devono preparare, € in realta gia pronta nel cuore di Gesu. E Lui che ha pensato
tutto, disposto tutto, deciso tutto. Tuttavia, chiede ai suoi amici di fare la loro
parte. Questo ci insegna qualcosa di essenziale per la nostra vita spirituale: la
grazia non elimina la nostra liberta, ma la risveglia. Il dono di Dio non annulla la
nostra responsabilita, ma la rende feconda.

Anche oggi, come allora, c’¢ una cena da preparare. Non si tratta solo della
liturgia, ma della nostra disponibilita a entrare in un gesto che ci supera.



L’Eucaristia non si celebra soltanto sull’altare, ma anche nella quotidianita, dove e
possibile vivere ogni cosa come offerta e rendimento di grazie. Prepararsi a
celebrare questo rendimento di grazie non significa fare di piu, ma lasciare
spazio. Significa togliere cio che ingombra, abbassare le pretese, smettere di
coltivare aspettative irreali. Troppo spesso, infatti, confondiamo i preparativi con
le illusioni. Le illusioni ci distraggono, i preparativi ci orientano. Le illusioni
cercano un risultato, i preparativi rendono possibile un incontro. I’amore vero —
ci ricorda il Vangelo — si da prima ancora che venga ricambiato. E un dono
anticipato. Non si fonda su cio che riceve, ma su cio che desidera offrire. E cio che
Gesu ha vissuto con i suoi: mentre loro ancora non capivano, mentre uno stava
per tradirlo e un altro per rinnegarlo, Lui preparava per tutti una cena di
comunione.

Carli fratelli e sorelle, anche noi siamo invitati a “preparare la Pasqua” del
Signore. Non solo quella liturgica: anche quella della nostra vita. Ogni gesto di
disponibilita, ogni atto gratuito, ogni perdono offerto in anticipo, ogni fatica
accolta pazientemente € un modo per preparare un luogo dove Dio puo abitare.
Possiamo allora chiederci: quali spazi nella mia vita ho bisogno di riordinare
perché siano pronti ad accogliere il Signore? Cosa significa per me oggi
“preparare”? Forse rinunciare a una pretesa, smettere di aspettare che I’altro
cambi, fare il primo passo. Forse ascoltare di piu, agire di meno, o imparare a
fidarmi di cio che gia é stato predisposto.

Se accogliamo I'invito a preparare il luogo della comunione con Dio e tra di noi,
scopriamo di essere circondati da segni, incontri, parole che orientano verso
quella sala, spaziosa e gia pronta, in cui si celebra incessantemente il mistero di
un amore infinito, che ci sostiene e che sempre ci precede. Che il Signore ci
conceda di essere umili preparatori della sua presenza. E, in questa disponibilita
quotidiana, cresca anche in noi quella fiducia serena che ci permette di affrontare
ogni cosa con il cuore libero. Perché dove ’'amore é stato preparato, la vita puo
davvero fiorire.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. I1I. La Pasqua di
Gesu. 2. Il tradimento. «Sono forse i0?» (Mc 14,19)

Cari fratelli e sorelle,

proseguiamo il nostro cammino alla scuola del Vangelo, seguendo i passi di Gesu
negli ultimi giorni della sua vita. Oggi ci fermiamo su una scena intima,
drammatica, ma anche profondamente vera: il momento in cui, durante la cena
pasquale, Gesu rivela che uno dei Dodici sta per tradirlo: «In verita io vi dico: uno
di voi, colui che mangia con me, mi tradira» (Mc 14,18).

Parole forti. Gesu non le pronuncia per condannare, ma per mostrare quanto
I’amore, quando e vero, non puo fare a meno della verita. La stanza al piano
superiore, dove poco prima tutto era stato preparato con cura, si riempie
all’'improvviso di un dolore silenzioso, fatto di domande, di sospetti, di
vulnerabilita. E un dolore che conosciamo bene anche noi, quando nelle relazioni
piu care siinsinua ’'ombra del tradimento.

Eppure, il modo in cui Gesu parla di cio che sta per accadere e sorprendente. Non
alza la voce, non punta il dito, non pronuncia il nome di Giuda. Parla in modo tale
che ciascuno possa interrogarsi. Ed & proprio quello che succede. San Marco ci
dice: «Cominciarono a rattristarsi e a dirgli, uno dopo l’altro: “Sono forse

i0?”» (Mc 14,19).

Cari amici, questa domanda — “Sono forse i0?” — e forse tra le piu sincere che
possiamo rivolgere a noi stessi. Non e la domanda dell’innocente, ma del
discepolo che si scopre fragile. Non e il grido del colpevole, ma il sussurro di chi,
pur volendo amare, sa di poter ferire. E in questa consapevolezza che inizia il
cammino della salvezza.

Gesu non denuncia per umiliare. Dice la verita perché vuole salvare. E per essere
salvati bisogna sentire: sentire che si & coinvolti, sentire che si &€ amati nonostante
tutto, sentire che il male é reale ma non ha 'ultima parola. Solo chi ha conosciuto
la verita di un amore profondo puo accettare anche la ferita del tradimento.

La reazione dei discepoli non e rabbia, ma tristezza. Non si indignano, si
rattristano. E un dolore che nasce dalla possibilita reale di essere coinvolti. E
proprio questa tristezza, se accolta con sincerita, diventa un luogo di conversione.
I1 Vangelo non ci insegna a negare il male, ma a riconoscerlo come occasione
dolorosa per rinascere.

Gesu, poi, aggiunge una frase che ci inquieta e ci fa pensare: «Guai a quell’'uomo,
dal quale il Figlio dell’'uomo viene tradito! Meglio per quell’'uomo se non fosse mai



nato!» (Mc 14,21). Sono parole dure, certamente, ma vanno intese bene: non si
tratta di una maledizione, e piuttosto un grido di dolore. In greco quel “guai”
suona come un lamento, un “ahime”, un’esclamazione di compassione sincera e
profonda.

Noi siamo abituati a giudicare. Dio, invece, accetta di soffrire. Quando vede il
male, non si vendica, ma si addolora. E quel “meglio se non fosse mai nato” non e
una condanna inflitta a priori, ma una verita che ciascuno di noi puo riconoscere:
se rinneghiamo I’amore che ci ha generati, se tradendo diventiamo infedeli a noi
stessi, allora davvero smarriamo il senso del nostro essere venuti al mondo e ci
autoescludiamo dalla salvezza.

Eppure, proprio li, nel punto piu oscuro, la luce non si spegne. Anzi, comincia a
brillare. Perché se riconosciamo il nostro limite, se ci lasciamo toccare dal dolore
di Cristo, allora possiamo finalmente nascere di nuovo. La fede non ci risparmia
la possibilita del peccato, ma ci offre sempre una via per uscirne: quella della
misericordia.

Gesu non si scandalizza davanti alla nostra fragilita. Sa bene che nessuna
amicizia € immune dal rischio del tradimento. Ma Gesu continua a fidarsi.
Continua a sedersi a tavola con i suoi. Non rinuncia a spezzare il pane anche per
chi lo tradira. Questa e la forza silenziosa di Dio: non abbandona mai il tavolo
dell’amore, neppure quando sa che sara lasciato solo.

Cari fratelli e sorelle, anche noi possiamo chiederci oggi, con sincerita: “Sono
forse i0?”. Non per sentirci accusati, ma per aprire uno spazio alla verita nel
nostro cuore. La salvezza comincia da qui: dalla consapevolezza che potremmo
essere noi a spezzare la fiducia in Dio, ma che possiamo anche essere noi a
raccoglierla, custodirla, rinnovarla.

In fondo, questa e la speranza: sapere che, anche se noi possiamo fallire, Dio non
viene mai meno. Anche se possiamo tradire, Lui non smette di amarci. E se ci
lasciamo raggiungere da questo amore — umile, ferito, ma sempre fedele — allora
possiamo davvero rinascere. E iniziare a vivere non piu da traditori, ma da figli
sempre amati.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. I1I. La Pasqua di
Gesu. 3. Il perdono. «Li amo sino alla fine» (Gv
13,2)

Cari fratelli e sorelle,

oggi ci soffermiamo su uno dei gesti piu sconvolgenti e luminosi del Vangelo: il
momento in cui Gesu, durante I’'ultima cena, porge il boccone a colui che sta per
tradirlo. Non é solo un gesto di condivisione, e molto di piu: & 'ultimo tentativo
dell’amore di non arrendersi.

San Giovanni, con la sua profonda sensibilita spirituale, ci racconta cosi
quell’istante: «Durante la cena, quando il diavolo aveva gia messo in cuore a
Giuda, figlio di Simone Iscariota, di tradirlo [...] Gesu, sapendo che era venuta la
sua ora [...] li amo fino alla fine» (Gv 13,1-2). Amare fino alla fine: ecco la chiave
per comprendere il cuore di Cristo. Un amore che non si arresta davanti al rifiuto,
alla delusione, neppure all’ingratitudine.

Gesu conosce 'ora, ma non la subisce: la sceglie. E Lui che riconosce il momento
in cui il suo amore dovra passare attraverso la ferita piu dolorosa, quella del
tradimento. E invece di ritrarsi, di accusare, di difendersi... continua ad amare:
lava i piedi, intinge il pane e lo porge.

«E colui per il quale intingero il boccone e glielo daro» (Gv 13,26). Con questo gesto
semplice e umile, Gesu porta avanti e a fondo il suo amore. Non perché ignori cio
che accade, ma proprio perché vede con chiarezza. Ha compreso che la liberta
dell’altro, anche quando si smarrisce nel male, puo ancora essere raggiunta dalla
luce di un gesto mite. Perché sa che il vero perdono non aspetta il pentimento, ma
si offre per primo, come dono gratuito, ancor prima di essere accolto.

Giuda, purtroppo, non comprende. Dopo il boccone - dice il Vangelo — «Satana
entro in lui» (v. 27). Questo passaggio ci colpisce: come se il male, fino a quel
momento nascosto, si manifestasse dopo che ’'amore ha mostrato il suo volto piu
disarmato. E proprio per questo, fratelli e sorelle, quel boccone e la nostra
salvezza: perché ci dice che Dio fa di tutto — proprio tutto — per raggiungerci,
anche nell’ora in cui noi lo respingiamo.

E qui che il perdono si rivela in tutta la sua potenza e manifesta il volto concreto
della speranza. Non & dimenticanza, non & debolezza. E la capacita di lasciare
libero I’altro, pur amandolo fino alla fine. ’amore di Gesu non nega la verita del
dolore, ma non permette che il male sia I'ultima parola. Questo e il mistero che
Gesu compie per noi, al quale anche noi, a volte, siamo chiamati a partecipare.



Quante relazioni si spezzano, quante storie si complicano, quante parole non
dette restano sospese. Eppure, il Vangelo ci mostra che c’é¢ sempre un modo per
continuare ad amare, anche quando tutto sembra irrimediabilmente
compromesso. Perdonare non significa negare il male, ma impedirgli di generare
altro male. Non é dire che non e successo nulla, ma fare tutto il possibile perché
non sia il rancore a decidere il futuro.

Quando Giuda esce dalla stanza, «era notte» (v. 30). Ma subito dopo Gesu dice:
«Ora il Figlio dell’'uomo é stato glorificato» (v. 31). La notte & ancora li, ma una
luce ha gia cominciato a brillare. E brilla perché Cristo rimane fedele fino alla
fine, e cosl il suo amore e piu forte dell’odio.

Cari fratelli e sorelle, anche noi viviamo notti dolorose e faticose. Notti dell’anima,
notti della delusione, notti in cui qualcuno ci ha ferito o tradito. In quei momenti,
la tentazione e chiuderci, proteggerci, restituire il colpo. Ma il Signore ci mostra la
speranza che esiste, esiste sempre un’altra via. Ci insegna che si puo offrire un
boccone anche a chi ci volta le spalle. Che si puo rispondere con il silenzio della
fiducia. E che si puo andare avanti con dignita, senza rinunciare all’amore.

Chiediamo oggi la grazia di saper perdonare, anche quando non ci sentiamo
compresi, anche quando ci sentiamo abbandonati. Perché é proprio in quelle ore
che 'amore puo giungere al suo vertice. Come ci insegna Gesu, amare significa
lasciare I’altro libero — anche di tradire — senza mai smettere di credere che
persino quella liberta, ferita e smarrita, possa essere strappata all’inganno delle
tenebre e riconsegnata alla luce del bene.

Quando la luce del perdono riesce a filtrare tra le crepe piu profonde del cuore,
capiamo che non é mai inutile. Anche se I’altro non lo accoglie, anche se sembra
vano, il perdono libera chi lo dona: scioglie il risentimento, restituisce pace, ci
riconsegna a noi stessi.

Gesu, con il gesto semplice del pane offerto, mostra che ogni tradimento puo
diventare occasione di salvezza, se scelto come spazio per un amore piu grande.
Non cede al male, ma lo vince con il bene, impedendogli di spegnere cio che in noi
e piu vero: la capacita di amare.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. I1I. La Pasqua di
Gesu. 4. La consegna. «Chi cercate?» (Gv 18,4)

Cari fratelli e sorelle,

oggi ci soffermiamo su una scena che segna l'inizio della passione di Gesu: il
momento del suo arresto nell’orto degli Ulivi. L’evangelista Giovanni, con la sua
consueta profondita, non ci presenta un Gesu spaventato, che fugge o si nasconde.
Al contrario, ci mostra un uomo libero, che si fa avanti e prende la parola,
affrontando a viso aperto I’ora in cui si puo manifestare la luce dell’amore piu
grande.

«Gesu, sapendo tutto quello che doveva accadergli, si fece innanzi e disse loro:
“Chi cercate?”» (Gv 18,4). Gesu sa. Tuttavia, decide di non indietreggiare. Si
consegna. Non per debolezza, ma per amore. Un amore cosi pieno, cosi maturo,
da non temere il rifiuto. Gesu non viene preso: si lascia prendere. Non e vittima di
un arresto, ma autore di un dono. In questo gesto si incarna una speranza di
salvezza per la nostra umanita: sapere che, anche nell’ora piu buia, si puo restare
liberi di amare fino in fondo.

Quando Gesu risponde «sono io», i soldati cadono a terra. Si tratta di un passaggio
misterioso, dal momento che questa espressione, nella rivelazione biblica,
richiama il nome stesso di Dio: «Io sono». Gesu rivela che la presenza di Dio si
manifesta proprio dove 'umanita sperimenta I'ingiustizia, la paura, la solitudine.
Proprio 1, la luce vera e disposta a brillare senza timore di essere sopraffatta
dall’avanzare delle tenebre.

Nel cuore della notte, quando tutto sembra crollare, Gesu mostra che la speranza
cristiana non e evasione, ma decisione. Questo atteggiamento é il frutto di una
preghiera profonda in cui non si chiede a Dio di essere risparmiati dalla
sofferenza, ma di avere la forza di perseverare nell’amore, consapevoli che la vita
liberamente offerta per amore non ci puo essere tolta da nessuno.

«Se cercate me, lasciate che questi se ne vadano» (Gv 18,8). Nel momento del suo
arresto, Gesu non si preoccupa di salvare sé stesso: desidera soltanto che i suoi
amici possano andarsene liberi. Questo dimostra che il suo sacrificio € un vero
atto d’amore. Gesu si lascia prendere e imprigionare dalle guardie solo per poter
lasciare in liberta i suoi discepoli.

Gesu ha vissuto ogni giorno della sua vita come preparazione a quest’ora
drammatica e sublime. Per questo, quando essa arriva, ha la forza di non cercare
una via di fuga. Il suo cuore sa bene che perdere la vita per amore non é un



fallimento, ma possiede una misteriosa fecondita. Come il chicco di grano che
proprio cadendo a terra non rimane solo, ma muore e diventa fruttuoso.

Anche Gesu prova turbamento di fronte a un cammino che sembra condurre solo
alla morte e alla fine. Ma e ugualmente persuaso che solo una vita perduta per
amore, alla fine, si ritrova. In questo consiste la vera speranza: non nel cercare di
evitare il dolore, ma nel credere che, anche nel cuore delle sofferenze piu
ingiuste, si nasconde il germe di una vita nuova.

E noi? Quante volte difendiamo la nostra vita, i nostri progetti, le nostre sicurezze,
senza accorgerci che, cosi facendo, restiamo soli. La logica del Vangelo e diversa:
solo cio che si dona fiorisce, solo I’amore che diventa gratuito puo riportare
fiducia anche la dove tutto sembra perduto.

I1 Vangelo di Marco ci racconta anche di un giovane che, quando Gesu viene
arrestato, scappa via nudo (Mc 14,51). E un’immagine enigmatica, ma
profondamente evocativa. Anche noi, nel tentativo di seguire Gesu, viviamo
momenti in cui siamo colti alla sprovvista e restiamo spogliati delle nostre
certezze. Sono i momenti piu difficili, nei quali siamo tentati di abbandonare la
via del Vangelo perché ’'amore ci sembra un viaggio impossibile. Eppure, sara
proprio un giovane, alla fine del Vangelo, ad annunciare la risurrezione alle
donne, non piu nudo, ma rivestito di una veste bianca.

Questa € la speranza della nostra fede: i nostri peccati e le nostre esitazioni non
impediscono a Dio di perdonarci e di restituirci il desiderio di riprendere la
nostra sequela, per renderci capaci di donare la vita per gli altri.

Cari fratelli e sorelle, impariamo anche noi a consegnarci alla volonta buona del
Padre, lasciando che la nostra vita sia una risposta al bene ricevuto. Nella vita
non serve avere tutto sotto controllo. Basta scegliere ogni giorno di amare con
liberta. E questa la vera speranza: sapere che, anche nel buio della prova, ’amore
di Dio ci sostiene e fa maturare in noi il frutto della vita eterna.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. I1I. La Pasqua di
Gesu. 5. La crocifissione. «Ho sete» (Gv 19,28)

Cari fratelli e sorelle,

nel cuore del racconto della passione, nel momento piu luminoso e insieme piu
tenebroso della vita di Gesu, il Vangelo di Giovanni ci consegna due parole che
racchiudono un mistero immenso: «Ho sete» (19,28), e subito dopo: «E
compiuto» (19,30). Parole ultime, ma cariche di una vita intera, che svelano il
senso di tutta l’esistenza del Figlio di Dio. Sulla croce, Gesu non appare come un
eroe vittorioso, ma come un mendicante d’amore. Non proclama, non condanna,
non si difende. Chiede, umilmente, cio che da solo non puo in alcun modo darsi.

La sete del Crocifisso non & soltanto il bisogno fisiologico di un corpo straziato. E
anche, e soprattutto, espressione di un desiderio profondo: quello di amore, di
relazione, di comunione. E il grido silenzioso di un Dio che, avendo voluto
condividere tutto della nostra condizione umana, si lascia attraversare anche da
questa sete. Un Dio che non si vergogna di mendicare un sorso, perché in quel
gesto ci dice che I’'amore, per essere vero, deve anche imparare a chiedere e non
solo a dare.

Ho sete, dice Gesu, e in questo modo manifesta la sua umanita e anche la nostra.
Nessuno di noi puo bastare a sé stesso. Nessuno puo salvarsi da solo. La vita si
“compie” non quando siamo forti, ma quando impariamo a ricevere. E proprio in
quel momento, dopo aver ricevuto da mani estranee una spugna imbevuta di
aceto, Gesu proclama: E compiuto. L’amore si & fatto bisognoso, e proprio per
questo ha portato a termine la sua opera.

Questo é il paradosso cristiano: Dio salva non facendo, ma lasciandosi fare. Non
vincendo il male con la forza, ma accettando fino in fondo la debolezza
dell’lamore. Sulla croce, Gesu ci insegna che I'uomo non si realizza nel potere, ma
nell’apertura fiduciosa all’altro, persino quando ci é ostile e nemico. La salvezza
non sta nell’autonomia, ma nel riconoscere con umilta il proprio bisogno e nel
saperlo liberamente esprimere.

I1 compimento della nostra umanita nel disegno di Dio non € un atto di forza, ma
un gesto di fiducia. Gesu non salva con un colpo di scena, ma chiedendo qualcosa
che da solo non puo darsi. E qui si apre una porta sulla vera speranza: se anche il
Figlio di Dio ha scelto di non bastare a sé stesso, allora anche la nostra sete — di
amore, di senso, di giustizia — non e un segno di fallimento, ma di verita.



Questa verita, apparentemente cosi semplice, é difficile da accogliere. Viviamo in
un tempo che premia I'autosufficienza, ’efficienza, la prestazione. Eppure, il
Vangelo ci mostra che la misura della nostra umanita non é data da cio che
possiamo conquistare, ma dalla capacita di lasciarci amare e, quando serve,
anche aiutare.

Gesu ci salva mostrandoci che chiedere non & indegno, ma liberante. E la via per
uscire dal nascondimento del peccato, per rientrare nello spazio della comunione.
Fin dall’inizio, il peccato ha generato vergogna. Ma il perdono, quello vero, nasce
quando possiamo guardare in faccia il nostro bisogno e non temere piu di essere
rifiutati.

La sete di Gesu sulla croce & allora anche la nostra. E il grido dell’umanita ferita
che cerca ancora acqua viva. E questa sete non ci allontana da Dio, piuttosto ci
unisce a Lui. Se abbiamo il coraggio di riconoscerla, possiamo scoprire che anche
la nostra fragilita e un ponte verso il cielo. Proprio nel chiedere — non nel
possedere — si apre una via di liberta perché smettiamo di pretendere di bastare a
noi stessi.

Nella fraternita, nella vita semplice, nell’arte di domandare senza vergogna e di

offrire senza calcolo, si nasconde una gioia che il mondo non conosce. Una gioia

che ci restituisce alla verita originaria del nostro essere: siamo creature fatte per
donare e ricevere ’amore.

Cari fratelli e sorelle, nella sete di Cristo possiamo riconoscere tutta la nostra sete.
E imparare che non c’é nulla di pit umano, nulla di piu divino, del saper dire: ho
bisogno. Non temiamo di chiedere, soprattutto quando ci sembra di non
meritarlo. Non vergogniamoci di tendere la mano. E proprio li, in quel gesto
umile, che si nasconde la salvezza.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di
Gesu. 6. La morte. «Gesu, dando un forte grido,
spiro» (Mc 15,37)

Oggi contempliamo il vertice della vita di Gesu in questo mondo: la sua morte in
croce. I Vangeli attestano un particolare molto prezioso, che merita di essere
contemplato con l'intelligenza della fede. Sulla croce, Gesu non muore in silenzio.
Non si spegne lentamente, come una luce che si consuma, ma lascia la vita con un
grido: «Gest, dando un forte grido, spiro» (Mc 15,37). Quel grido racchiude tutto:
dolore, abbandono, fede, offerta. Non é solo la voce di un corpo che cede, ma il
segno ultimo di una vita che si consegna.

Il grido di Gesu e preceduto da una domanda, una delle piu laceranti che possano
essere pronunciate: «Dio mio, Dio mio, perché mi hai abbandonato?». E il primo
verso del Salmo 22, ma sulle labbra di Gesu assume un peso unico. Il Figlio, che ha
sempre vissuto in intima comunione con il Padre, sperimenta ora il silenzio,
I’assenza, ’abisso. Non si tratta di una crisi di fede, ma dell’ultima tappa di un
amore che si dona fino in fondo. Il grido di Gesu non é disperazione, ma sincerita,
verita portata al limite, fiducia che resiste anche quando tutto tace.

In quel momento, il cielo si oscura e il velo del tempio si squarcia (cfr Mc
15,33.38). E come se il creato stesso partecipasse a quel dolore, e insieme rivelasse
qualcosa di nuovo: Dio non abita piu dietro un velo, il suo volto € ora pienamente
visibile nel Crocifisso. E 1i, in quell’'uomo straziato, che si manifesta ’amore piu
grande. E 1i che possiamo riconoscere un Dio che non resta distante, ma
attraversa fino in fondo il nostro dolore.

Il centurione, un pagano, lo capisce. Non perché ha ascoltato un discorso, ma
perché ha visto morire Gesu in quel modo: «Davvero quest’uomo era Figlio di
Dio!» (Mc 15,39). E la prima professione di fede dopo la morte di Gesu. E il frutto
di un grido che non si e disperso nel vento, ma ha toccato un cuore. A volte, ci0
che non riusciamo a dire a parole lo esprimiamo con la voce. Quando il cuore €
pieno, grida. E questo non € sempre un segno di debolezza, puo essere un atto
profondo di umanita.

Noi siamo abituati a pensare al grido come a qualcosa di scomposto, da
reprimere. Il Vangelo conferisce al nostro grido un valore immenso, ricordandoci
che puo essere invocazione, protesta, desiderio, consegna. Addirittura, puo essere
la forma estrema della preghiera, quando non ci restano piu parole. In quel grido,
Gesu ha messo tutto cio che gli restava: tutto il suo amore, tutta la sua speranza.



Si, perché anche questo c’é, nel gridare: una speranza che non si rassegna. Si
grida quando si crede che qualcuno possa ancora ascoltare. Si grida non per
disperazione, ma per desiderio. Gesu non ha gridato contro il Padre, ma verso di
Lui. Anche nel silenzio, era convinto che il Padre era li. E cosi ci ha mostrato che
la nostra speranza puo gridare, persino quando tutto sembra perduto.

Gridare diventa allora un gesto spirituale. Non e solo il primo atto della nostra
nascita — quando veniamo al mondo piangendo —: € anche un modo per restare
vivi. Si grida quando si soffre, ma pure quando si ama, si chiama, si invoca.
Gridare e dire che ci siamo, che non vogliamo spegnerci nel silenzio, che abbiamo
ancora qualcosa da offrire.

Nel viaggio della vita, ci sono momenti in cui trattenere tutto dentro puo
consumarci lentamente. Gesu ci insegna a non avere paura del grido, purché sia
sincero, umile, orientato al Padre. Un grido non é mai inutile, se nasce dall’amore.
E non ¢ mai ignorato, se & consegnato a Dio. E una via per non cedere al cinismo,
per continuare a credere che un altro mondo é possibile.

Cari fratelli e sorelle, impariamo anche questo dal Signore Gesu: impariamo il
grido della speranza quando giunge I’'ora della prova estrema. Non per ferire, ma
per affidarci. Non per urlare contro qualcuno, ma per aprire il cuore. Se il nostro
grido sara vero, potra essere la soglia di una nuova luce, di una nuova nascita.
Come per Gesu: quando tutto sembrava finito, in realta la salvezza stava per
iniziare. Se manifestata con la fiducia e la liberta dei figli di Dio, la voce sofferta
della nostra umanita, unita alla voce di Cristo, puo diventare sorgente di speranza
per noi e per chi ci sta accanto.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. I1I. La Pasqua di
Gesu. 7. La morte. «Un sepolcro nuovo, nel quale
nessuno era stato ancora posto» (Gv 19,40-41)

Cari fratelli e sorelle, nel nostro cammino di catechesi su Gesu nostra speranza,
oggi contempliamo il mistero del Sabato Santo. Il Figlio di Dio giace nel sepolcro.
Ma questa sua “assenza” non € un vuoto: e attesa, pienezza trattenuta, promessa
custodita nel buio. E il giorno del grande silenzio, in cui il cielo sembra muto e la
terra immobile, ma e proprio li che si compie il mistero piu profondo della fede
cristiana. E un silenzio gravido di senso, come il grembo di una madre che
custodisce il figlio non ancora nato, ma gia vivo.

Il corpo di Gesu, calato dalla croce, viene fasciato con cura, come si fa con cio che
e prezioso. L’evangelista Giovanni ci dice che fu sepolto in un giardino, dentro «un
sepolcro nuovo, nel quale nessuno era stato ancora posto» (Gv 19,41). Nulla e
lasciato al caso. Quel giardino richiama I’Eden perduto, il luogo in cui Dio e
I'uomo erano uniti. E quel sepolcro mai usato parla di qualcosa che deve ancora
accadere: € una soglia, non un termine. All’inizio della creazione Dio aveva
piantato un giardino, ora anche la nuova creazione prende avvio in un giardino:
con una tomba chiusa che, presto, si aprira.

I1 Sabato Santo é anche un giorno di riposo. Secondo la Legge ebraica, nel settimo
giorno non si deve lavorare: infatti, dopo sei giorni di creazione, Dio si riposo (cfr
Gen 2,2). Ora anche il Figlio, dopo aver completato la sua opera di salvezza,
riposa. Non perché é stanco, ma perché ha terminato il suo lavoro. Non perché si
e arreso, ma perché ha amato fino in fondo. Non c’é piu nulla da aggiungere.
Questo riposo e il sigillo dell’opera compiuta, € la conferma che cio che doveva
essere fatto & stato davvero portato a termine. E un riposo pieno della presenza
nascosta del Signore.

Noi facciamo fatica a fermarci e a riposare. Viviamo come se la vita non fosse mai
abbastanza. Corriamo per produrre, per dimostrare, per non perdere terreno. Ma
il Vangelo ci insegna che saperci fermare e un gesto di fiducia che dobbiamo
imparare a compiere. Il Sabato Santo ci invita a scoprire che la vita non dipende
sempre da cio che facciamo, ma anche da come sappiamo congedarci da quanto
abbiamo potuto fare.

Nel sepolcro, Gesu, la Parola vivente del Padre, tace. Ma e proprio in quel silenzio
che la vita nuova inizia a fermentare. Come un seme nella terra, come il buio
prima dell’alba. Dio non ha paura del tempo che passa, perché e Signore anche
dell’attesa. Cosl, anche il nostro tempo “inutile”, quello delle pause, dei vuoti, dei



momenti sterili, puo diventare grembo di risurrezione. Ogni silenzio accolto puo
essere la premessa di una Parola nuova. Ogni tempo sospeso puo diventare tempo
di grazia, se lo offriamo a Dio.

Gesu, sepolto nella terra, € il volto mite di un Dio che non occupa tutto lo spazio. E
il Dio che lascia fare, che attende, che si ritira per lasciare a noi la liberta. E il Dio
che si fida, anche quando tutto sembra finito. E noi, in quel sabato sospeso,
impariamo che non dobbiamo avere fretta di risorgere: prima occorre restare,
accogliere il silenzio, lasciarci abbracciare dal limite. A volte cerchiamo risposte
rapide, soluzioni immediate. Ma Dio lavora nel profondo, nel tempo lento della
fiducia. Il sabato della sepoltura diventa cosi il grembo da cui puo sgorgare la
forza di una luce invincibile, quella della Pasqua.

Cari amici, la speranza cristiana non nasce nel rumore, ma nel silenzio di
un’attesa abitata dall’amore. Non é figlia dell’euforia, ma dell’abbandono
fiducioso. Ce lo insegna la Vergine Maria: lei incarna questa attesa, questa fiducia,
questa speranza. Quando ci sembra che tutto sia fermo, che la vita sia una strada
interrotta, ricordiamoci del Sabato Santo. Anche nel sepolcro, Dio sta preparando
la sorpresa piu grande. E se sappiamo accogliere con gratitudine quello che é
stato, scopriremo che, proprio nella piccolezza e nel silenzio, Dio ama trasfigurare
la realta, facendo nuove tutte le cose con la fedelta del suo amore. La vera gioia
nasce dall’attesa abitata, dalla fede paziente, dalla speranza che quanto é vissuto
nell’amore, certo, risorgera a vita eterna.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di
Gesu. 8. La discesa. «E nello spirito ando a
portare 'annuncio anche alle anime
prigioniere» (1Pt 3,19)

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

anche oggi ci soffermiamo sul mistero del Sabato Santo. E il giorno del Mistero
pasquale in cui tutto sembra immobile e silenzioso, mentre in realta si compie
un’invisibile azione di salvezza: Cristo scende nel regno degli inferi per portare
I’annuncio della Risurrezione a tutti coloro che erano nelle tenebre e nell’lombra
della morte.

Questo evento, che la liturgia e la tradizione ci hanno consegnato, rappresenta il
gesto piu profondo e radicale dell’amore di Dio per 'umanita. Infatti, non basta
dire né credere che Gesu € morto per noi: occorre riconoscere che la fedelta del
suo amore ha voluto cercarci la dove noi stessi ci eravamo perduti, 1a dove si puo
spingere solo la forza di una luce capace di attraversare il dominio delle tenebre.

Gli inferi, nella concezione biblica, sono non tanto un luogo, quanto una
condizione esistenziale: quella condizione in cui la vita é depotenziata e regnano
il dolore, la solitudine, la colpa e la separazione da Dio e dagli altri. Cristo ci
raggiunge anche in questo abisso, varcando le porte di questo regno di tenebra.
Entra, per cosi dire, nella casa stessa della morte, per svuotarla, per liberarne gli
abitanti, prendendoli per mano ad uno ad uno. E 'umilta di un Dio che non si
ferma davanti al nostro peccato, che non si spaventa di fronte all’estremo rifiuto
dell’essere umano.

[’apostolo Pietro, nel breve passo della sua prima Lettera che abbiamo ascoltato,
ci dice che Gesu, reso vivo nello Spirito Santo, ando a portare 'annuncio di
salvezza «anche alle anime prigioniere» (1Pt 3,19). E una delle immagini piu
commoventi, che si trova sviluppata non nei Vangeli canonici, ma in un testo
apocrifo chiamato Vangelo di Nicodemo. Secondo questa tradizione, il Figlio di
Dio si e addentrato nelle tenebre piu fitte per raggiungere anche l'ultimo dei suoi
fratelli e sorelle, per portare anche laggiu la sua luce. In questo gesto ci sono tutta
la forza e la tenerezza dell’annuncio pasquale: la morte non € mai I’ultima parola.

Carissimi, questa discesa di Cristo non riguarda solo il passato, ma tocca la vita di
ciascuno di noi. Gli inferi non sono solo la condizione di chi &€ morto, ma anche di
chi vive la morte a causa del male e del peccato. E anche I’inferno quotidiano
della solitudine, della vergogna, dell’abbandono, della fatica di vivere. Cristo



entra in tutte queste realta oscure per testimoniarci ’amore del Padre. Non per
giudicare, ma per liberare. Non per colpevolizzare, ma per salvare. Lo fa senza
clamore, in punta di piedi, come chi entra in una stanza d’ospedale per offrire
conforto e aiuto.

I Padri della Chiesa, in pagine di straordinaria bellezza, hanno descritto questo
momento come un incontro: quello tra Cristo e Adamo. Un incontro che e simbolo
di tutti gli incontri possibili tra Dio e I'uomo. Il Signore scende la dove 'uomo si e
nascosto per paura, e lo chiama per nome, lo prende per mano, lo rialza, lo
riporta alla luce. Lo fa con piena autorita, ma anche con infinita dolcezza, come
un padre con il figlio che teme di non essere piu amato.

Nelle icone orientali della Risurrezione, Cristo e raffigurato mentre sfonda le
porte degli inferi e, tendendo le sue braccia, afferra i polsi di Adamo ed Eva. Non
salva solo sé stesso, non torna alla vita da solo, ma trascina con sé tutta I'umanita.
Questa e la vera gloria del Risorto: € potenza d’amore, e solidarieta di un Dio che
non vuole salvarsi senza di noi, ma solo con noi. Un Dio che non risorge se non
abbracciando le nostre miserie e rialzandoci in vista di una vita nuova.

Il Sabato Santo &, allora, il giorno in cui il cielo visita la terra piu in profondita. E il
tempo in cui ogni angolo della storia umana viene toccato dalla luce della Pasqua.
E se Cristo ha potuto scendere fino a li, nulla puo essere escluso dalla sua
redenzione. Nemmeno le nostre notti, nemmeno le nostre colpe piu antiche,
nemmeno i nostri legami spezzati. Non c’e passato cosl rovinato, non c’e storia
cosi compromessa che non possa essere toccata dalla misericordia.

Cari fratelli e sorelle, scendere, per Dio, non e una sconfitta, ma il compimento del
suo amore. Non € un fallimento, ma la via attraverso cui Egli mostra che nessun
luogo é troppo lontano, nessun cuore troppo chiuso, nessuna tomba troppo
sigillata per il suo amore. Questo ci consola, questo ci sostiene. E se a volte ci
sembra di toccare il fondo, ricordiamo: quello ¢ il luogo da cui Dio e capace di
cominciare una nuova creazione. Una creazione fatta di persone rialzate, di cuori
perdonati, di lacrime asciugate. Il Sabato Santo e I’abbraccio silenzioso con cui
Cristo presenta tutta la creazione al Padre per ricollocarla nel suo disegno di
salvezza.

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di
Gesu. 9. La risurrezione. «Pace a voi!» (Gv 20,21)

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Il centro della nostra fede e il cuore della nostra speranza si trovano ben radicati
nella risurrezione di Cristo. Leggendo con attenzione i Vangelj, ci accorgiamo che
questo mistero e sorprendente non solo perché un uomo - il Figlio di Dio — &
risorto dai morti, ma anche per il modo in cui ha scelto di farlo. Infatti la
risurrezione di Gesu non e un trionfo roboante, non € una vendetta o una rivalsa
contro i suoi nemici. E la testimonianza meravigliosa di come ’amore sia capace
di rialzarsi dopo una grande sconfitta per proseguire il suo inarrestabile
cammino.

Quando noi ci rialziamo dopo un trauma causato da altri, spesso la prima
reazione é la rabbia, il desiderio di far pagare a qualcuno cio che abbiamo subito.
I1 Risorto non reagisce in questo modo. Uscito dagli inferi della morte, Gesu non si
prende nessuna rivincita. Non torna con gesti di potenza, ma con mitezza
manifesta la gioia di un amore piu grande di ogni ferita e piu forte di ogni
tradimento.

Il Risorto non sente alcun bisogno di ribadire o affermare la propria superiorita.
Egli appare ai suoi amici - i discepoli — e 1o fa con estrema discrezione, senza
forzare i tempi della loro capacita di accoglienza. Il suo unico desiderio e quello di
tornare a essere in comunione con loro, aiutandoli a superare il senso di colpa. Lo
vediamo molto bene nel cenacolo, dove il Signore appare ai suoi amici chiusi
nella paura. E un momento che esprime una forza straordinaria: Gesu, dopo
essere sceso negli abissi della morte per liberare coloro che vi erano prigionieri,
entra nella stanza chiusa di chi e paralizzato dalla paura, portando un dono che
nessuno avrebbe osato sperare: la pace.

Il suo saluto e semplice, quasi ordinario: «Pace a voi!» (Gv 20,19). Ma e
accompagnato da un gesto talmente bello da risultare quasi sconveniente: Gesu
mostra ai discepoli le mani e il fianco con i segni della passione. Perché esibire le
ferite proprio davanti a chi, in quelle ore drammatiche, lo ha rinnegato e
abbandonato? Perché non nascondere quei segni di dolore ed evitare di riaprire
la ferita della vergogna?

Eppure, il Vangelo dice che, vedendo il Signore, i discepoli gioirono (cfr Gv 20,20).
Il motivo e profondo: Gesu e ormai pienamente riconciliato con tutto cio che ha
sofferto. Non ¢’e¢ ombra di rancore. Le ferite non servono a rimproverare, ma a
confermare un amore piu forte di ogni infedelta. Sono la prova che, proprio nel



momento del nostro venir meno, Dio non si é tirato indietro. Non ha rinunciato a
noi.

Cosy, il Signore si mostra nudo e disarmato. Non pretende, non ricatta. Il suo &€ un
amore che non umilia; € la pace di chi ha sofferto per amore e ora puo finalmente
affermare che ne é valsa la pena.

Noi, invece, spesso mascheriamo le nostre ferite per orgoglio o per timore di
apparire deboli. Diciamo “non importa”, “é tutto passato”, ma non siamo davvero
in pace con i tradimenti da cui siamo stati feriti. A volte preferiamo nascondere la
nostra fatica di perdonare per non apparire vulnerabili e per non rischiare di
soffrire ancora. Gesu no. Lui offre le sue piaghe come garanzia di perdono. E
mostra che la Risurrezione non ¢ la cancellazione del passato, ma la sua
trasfigurazione in una speranza di misericordia.

Poi, il Signore ripete: «Pace a voil» E aggiunge: «Come il Padre ha mandato me,
anch’io mando voi» (v. 21). Con queste parole, affida agli apostoli un compito che
non € tanto un potere, quanto una responsabilita: essere nel mondo strumenti di
riconciliazione. Come se dicesse: “Chi potra annunciare il volto misericordioso del
Padre, se non voi, che avete sperimentato il fallimento e il perdono?”.

Gesl soffia su di loro e dona lo Spirito Santo (v. 22). E lo stesso Spirito che lo ha
sostenuto nell’obbedienza al Padre e nell’amore fino alla croce. Da quel momento,
gli apostoli non potranno piu tacere cio che hanno visto e udito: che Dio perdona,
rialza, ridona fiducia.

Questo e il cuore della missione della Chiesa: non amministrare un potere sugli
altri, ma comunicare la gioia di chi é stato amato proprio quando non lo meritava.
E la forza che ha fatto nascere e crescere la comunita cristiana: uomini e donne
che hanno scoperto la bellezza di tornare alla vita per poterla donare agli altri.

Cari fratelli e sorelle, anche noi siamo inviati. Anche a noi il Signore mostra le sue
ferite e dice: Pace a voi. Non abbiate paura di mostrare le vostre ferite risanate
dalla misericordia. Non temete di farvi prossimi a chi é chiuso nella paura o nel
senso di colpa. Che il soffio dello Spirito renda anche noi testimoni di questa pace
e di questo amore piu forte di ogni sconfitta.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



[1I. La Pasqua di Gesu. 10. Riaccendere. «Non ci
ardeva forse il cuore nel petto?» (Lc 24,32)

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Oggi vorrei invitarvi a riflettere su un aspetto sorprendente della Risurrezione di
Cristo: la sua umilta. Se ripensiamo ai racconti evangelici, ci accorgiamo che il
Signore risorto non fa nulla di spettacolare per imporsi alla fede dei suoi
discepoli. Non si presenta circondato da schiere di angeli, non compie gesti
clamorosi, non pronuncia discorsi solenni per svelare i segreti dell’'universo. Al
contrario, si avvicina con discrezione, come un viandante qualsiasi, come un
uomo affamato che chiede di condividere un po’ di pane (cfr Lc 24,15.41).

Maria di Magdala lo scambia per un giardiniere (cfr Gv 20,15). I discepoli di
Emmaus lo credono un forestiero (cfr Lc 24,18). Pietro e gli altri pescatori
pensano che sia un passante qualunque (cfr Gv 21,4). Noi ci saremmo aspettati
effetti speciali, segni di potenza, prove schiaccianti. Ma il Signore non cerca
questo: preferisce il linguaggio della prossimita, della normalita, della tavola
condivisa.

Fratelli e sorelle, in questo c’e un messaggio prezioso: la Risurrezione non e un
colpo di scena teatrale, & una trasformazione silenziosa che riempie di senso ogni
gesto umano. Gesu risorto mangia una porzione di pesce davanti ai suoi discepoli:
non € un dettaglio marginale, e la conferma che il nostro corpo, la nostra storia, le
nostre relazioni non sono un involucro da gettare via. Sono destinate alla
pienezza della vita. Risorgere non significa diventare spiriti evanescenti, ma
entrare in una comunione piu profonda con Dio e con i fratelli, in un’umanita
trasfigurata dall’amore.

Nella Pasqua di Cristo, tutto puo diventare grazia. Anche le cose piu ordinarie:
mangiare, lavorare, aspettare, curare la casa, sostenere un amico. La Risurrezione
non sottrae la vita al tempo e alla fatica, ma ne cambia il senso e il “sapore”. Ogni
gesto compiuto nella gratitudine e nella comunione anticipa il Regno di Dio.

Tuttavia, c’e un ostacolo che spesso ci impedisce di riconoscere questa presenza di
Cristo nel quotidiano: la pretesa che la gioia debba essere priva di ferite. I
discepoli di Emmaus camminano tristi perché speravano in un altro finale, in un
Messia che non conoscesse la croce. Nonostante abbiano sentito dire che il
sepolcro e vuoto, non riescono a sorridere. Ma Gesu si mette accanto a loro e con
pazienza li aiuta a comprendere che il dolore non € la smentita della promessa,
ma la strada attraverso cui Dio ha manifestato la misura del suo amore (cfr Lc
24,13-27).



Quando infine siedono a tavola con Lui e spezzano il pane, si aprono i loro occhi.
E si accorgono che il loro cuore ardeva gia, anche se non lo sapevano (cfr Lc
24,28-32). Questa € la sorpresa piu grande: scoprire che sotto la cenere del
disincanto e della stanchezza c’é sempre una brace viva, che attende solo di
essere ravvivata.

Fratelli e sorelle, la risurrezione di Cristo ci insegna che non c’é storia tanto
segnata dalla delusione o dal peccato da non poter essere visitata dalla speranza.
Nessuna caduta e definitiva, nessuna notte e eterna, nessuna ferita e destinata a
rimanere aperta per sempre. Per quanto possiamo sentirci lontani, smarriti o
indegni, non c’e distanza che possa spegnere la forza indefettibile del’amore di
Dio.

A volte pensiamo che il Signore venga a visitarci soltanto nei momenti di
raccoglimento o di fervore spirituale, quando ci sentiamo all’altezza, quando la
nostra vita appare ordinata e luminosa. E invece il Risorto si fa vicino proprio nei
luoghi piu oscuri: nei nostri fallimenti, nelle relazioni logorate, nelle fatiche
quotidiane che ci pesano sulle spalle, nei dubbi che ci scoraggiano. Nulla di cio
che siamo, nessun frammento della nostra esistenza gli e estraneo.

Oggi, il Signore risorto si affianca a ciascuno di noi, proprio mentre percorriamo
le nostre strade — quelle del lavoro e dell’'impegno, ma anche quelle della
sofferenza e della solitudine — e con infinita delicatezza ci chiede di lasciarci
riscaldare il cuore. Non si impone con clamore, non pretende di essere
riconosciuto subito. Con pazienza attende il momento in cui i nostri occhi si
apriranno per scorgere il suo volto amico, capace di trasformare la delusione in
attesa fiduciosa, la tristezza in gratitudine, la rassegnazione in speranza.

I1 Risorto desidera soltanto manifestare la sua presenza, farsi nostro compagno di
strada e accendere in noi la certezza che la sua vita e piu forte di ogni morte.
Chiediamo allora la grazia di riconoscere la sua presenza umile e discreta, di non
pretendere una vita senza prove, di scoprire che ogni dolore, se abitato
dall’amore, puo diventare luogo di comunione.

E cosi, come i discepoli di Emmaus, torniamo anche noi alle nostre case con un
cuore che arde di gioia. Una gioia semplice, che non cancella le ferite ma le
illumina. Una gioia che nasce dalla certezza che il Signore e vivo, cammina con
noi, e ci dona in ogni istante la possibilita di ricominciare.

Torna ai contenuti



IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo
attuale 1. Il Risorto, fonte viva della speranza
umana

Nelle catechesi dell’Anno giubilare, fino a questo momento, abbiamo ripercorso la
vita di Gesu seguendo i Vangeli, dalla nascita alla morte e risurrezione. Cosl
facendo, il nostro pellegrinaggio nella speranza ha trovato il suo fondamento
saldo, la sua via sicura. Ora, nell’'ultima parte del cammino, lasceremo che il
mistero di Cristo, culminante nella Risurrezione, sprigioni la sua luce di salvezza
a contatto con la realta umana e storica attuale, con le sue domande e le sue sfide.

La nostra vita e scandita da innumerevoli accadimenti, colmi di sfumature e di
vissuti differenti. A volte ci sentiamo gioiosi, altre volte tristi, altre ancora
appagati, oppure stressati, gratificati o demotivati. Viviamo indaffarati, ci
concentriamo per raggiungere risultati, arriviamo a conseguire traguardi anche
alti, prestigiosi. Viceversa, restiamo sospesi, precari, in attesa di successi e
riconoscimenti che tardano ad arrivare o non arrivano affatto. Insomma, ci
troviamo a sperimentare una situazione paradossale: vorremmo essere felici,
eppure e molto difficile riuscire a esserlo in modo continuativo e senza ombre.
Facciamo i conti con il nostro limite e, allo stesso tempo, con 'insopprimibile
spinta a tentare di superarlo. Sentiamo nel profondo che ci manca sempre
qualcosa.

In verita, non siamo stati creati per la mancanza, ma per la pienezza, per gioire
della vita e della vita in abbondanza, secondo I’espressione di Gesu nel Vangelo di
Giovanni (cfr 10,10).

Questo desiderio abissale del nostro cuore puo trovare la sua risposta ultima non
nei ruoli, non nel potere, non nell’avere, ma nella certezza che c¢’é qualcuno che si
fa garante di questo slancio costitutivo della nostra umanita; nella consapevolezza
che questa attesa non sara delusa o vanificata. Tale certezza coincide con la
speranza. Cio non vuol dire pensare in modo ottimistico: spesso I’ottimismo ci
delude, vede implodere le nostre attese, mentre la speranza promette e mantiene.

Sorelle e fratelli, Gesu Risorto & la garanzia di questo approdo! E Lui la fonte che
soddisfa la nostra arsura, I'infinita sete di pienezza che lo Spirito Santo infonde
nel nostro cuore. La Risurrezione di Cristo, infatti, non € un semplice accadimento
della storia umana, ma I’evento che I’ha trasformata dall’interno.

Pensiamo a una fonte d’acqua. Quali sono le sue caratteristiche? Disseta e
rinfresca le creature, irrora la terra, le piante, rende fertile e vivo cio che



altrimenti resterebbe arido. Da ristoro al viandante stanco offrendogli la gioia di
un’oasi di freschezza. Una fonte appare come un dono gratuito per la natura, per
le creature, per gli esseri umani. Senza acqua non si puo vivere.

Il Risorto € la fonte viva che non inaridisce e non subisce alterazioni. Resta
sempre pura e pronta per chiunque abbia sete. E tanto piu gustiamo il mistero di
Dio, tanto piu ne siamo attratti, senza mai restare completamente saziati.
Sant’Agostino, nel decimo Libro delle Confessioni, coglie proprio questo
inesauribile anelito del nostro cuore e lo esprime nel celebre Inno alla bellezza:
«Effondesti la tua fragranza, e respirai e anelo verso di te, gustai e ho fame e sete;
mi toccasti, e arsi di desiderio della tua pace» (X, 27, 38).

Gesu, con la sua Risurrezione, ci ha assicurato una permanente fonte di vita: Egli
e il Vivente (cfr Ap 1,18), 'amante della vita, il vittorioso su ogni morte. Percio € in
grado di offrirci ristoro nel cammino terreno e assicurarci la quiete perfetta
nell’eternita. Solo Gesu morto e risorto risponde alle domande piu profonde del
nostro cuore: c¢’e¢ davvero un punto di arrivo per noi? Ha senso la nostra
esistenza? E la sofferenza di tanti innocenti, come potra essere riscattata?

Gesu Risorto non fa calare una risposta “dall’alto”, ma si fa nostro compagno in
questo viaggio spesso faticoso, doloroso, misterioso. Solo Lui puo riempire la
nostra borraccia vuota, quando la sete si fa insopportabile.

Ed Egli e anche il punto di arrivo del nostro andare. Senza il suo amore, il viaggio
della vita diventerebbe un errare senza meta, un tragico errore con una
destinazione mancata. Siamo creature fragili. L’errore fa parte della nostra
umanita, é la ferita del peccato che ci fa cadere, rinunciare, disperare. Risorgere
significa invece rialzarsi e mettersi in piedi. Il Risorto garantisce I'approdo, ci
conduce a casa, dove siamo attesi, amati, salvati. Fare il viaggio con Lui accanto
significa sperimentare di essere sorretti nonostante tutto, dissetati e rinfrancati
nelle prove e nelle fatiche che, come pietre pesanti, minacciano di bloccare o
deviare la nostra storia.

Carissimi, dalla Risurrezione di Cristo sgorga la speranza che ci fa pregustare,
nonostante la fatica del vivere, una quiete profonda e gioiosa: quella pace che Lui
solo ci potra donare alla fine, senza fine.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione
di Cristo e le sfide del mondo attuale. 2. La
Risurrezione di Cristo, risposta alla tristezza
dell’essere umano

Carti fratelli e sorelle, buongiorno! E benvenuti tutti!

La risurrezione di Gesu Cristo € un evento che non si finisce mai di contemplare e
di meditare, e piu lo si approfondisce, piu si resta pieni di meraviglia, si viene
attratti, come da una luce insostenibile e al tempo stesso affascinante. E stata
un’esplosione di vita e di gioia che ha cambiato il senso dell’intera realta, da
negativo a positivo; eppure non e avvenuta in modo eclatante, men che meno
violento, ma mite, nascosto, si direbbe umile.

Oggi rifletteremo su come la risurrezione di Cristo puo guarire una delle malattie
del nostro tempo: la tristezza. Invasiva e diffusa, la tristezza accompagna le
giornate di tante persone. Si tratta di un sentimento di precarieta, a volte di
disperazione profonda che invade lo spazio interiore e che sembra prevalere su
ogni slancio di gioia.

La tristezza sottrae senso e vigore alla vita, che diventa come un viaggio senza
direzione e senza significato. Questo vissuto cosi attuale ci rimanda al celebre
racconto del Vangelo di Luca (24,13-29) sui due discepoli di Emmaus. Essi, delusi e
scoraggiati, se ne vanno da Gerusalemme, lasciandosi alle spalle le speranze
riposte in Gesu, che e stato crocifisso e sepolto. Nelle battute iniziali, questo
episodio mostra come un paradigma della tristezza umana: la fine del traguardo
su cui si sono investite tante energie, la distruzione di cio che appariva
I’essenziale della propria vita. La speranza é svanita, la desolazione ha preso
possesso del cuore. Tutto € imploso in brevissimo tempo, tra il venerdi e il sabato,
in una drammatica successione di eventi.

Il paradosso & davvero emblematico: questo triste viaggio di sconfitta e di ritorno
all’ordinario si compie lo stesso giorno della vittoria della luce, della Pasqua che si
é pienamente consumata. I due uomini danno le spalle al Golgota, al terribile
scenario della croce ancora impresso nei loro occhi e nel loro cuore. Tutto sembra
perduto. Occorre tornare alla vita di prima, col profilo basso, sperando di non
essere riconosciuti.

A un certo punto, si affianca ai due discepoli un viandante, forse uno dei tanti
pellegrini che sono stati a Gerusalemme per la Pasqua. E Gesu risorto, ma loro
non lo riconoscono. La tristezza annebbia il loro sguardo, cancella la promessa



che il Maestro aveva fatto piu volte: che sarebbe stato ucciso e che il terzo giorno
sarebbe risuscitato. Lo sconosciuto si accosta e si mostra interessato alle cose che
loro stanno dicendo. Il testo dice che i due «si fermarono, col volto triste» (Lc
24,17). ’aggettivo greco utilizzato descrive una tristezza integrale: sul loro viso
traspare la paralisi dell’anima.

Gesu li ascolta, lascia che sfoghino la loro delusione. Poi, con grande franchezza, 1i
rimprovera di essere «stolti e lenti di cuore a credere in tutto cid che hanno detto i
profetil» (v. 25), e attraverso le Scritture dimostra che il Cristo doveva soffrire,
morire e risorgere. Nei cuori dei due discepoli si riaccende il calore della
speranza, e allora, quando ormai scende la sera e arrivano alla meta, invitano il
misterioso compagno a restare con loro.

Gesu accetta e siede a tavola con loro. Poi prende il pane, lo spezza e lo offre. In
quel momento i due discepoli lo riconoscono... ma Lui subito sparisce dalla loro
vista (vv. 30-31). Il gesto del pane spezzato riapre gli occhi del cuore, illumina di
nuovo la vista annebbiata dalla disperazione. E allora tutto si chiarisce: il
cammino condiviso, la parola tenera e forte, la luce della verita... Subito si
riaccende la gioia, ’energia scorre di nuovo nelle membra stanche, la memoria
torna a farsi grata. E 1 due tornano in fretta a Gerusalemme, per raccontare tutto
agli altri.

“Il Signore e veramente Risorto” (cfr v. 34). In questo avverbio, veramente, si
compie 'approdo certo della nostra storia di esseri umani. Non a caso é il saluto
che i cristiani si scambiano nel giorno di Pasqua. Gesu non e risorto a parole, ma
con 1 fatti, con il suo corpo che conserva i segni della passione, sigillo perenne del
suo amore per noi. La vittoria della vita non € una parola vana, ma un fatto reale,
concreto.

La gioia inattesa dei discepoli di Emmaus ci sia di dolce monito quando il
cammino si fa duro. E il Risorto che cambia radicalmente la prospettiva,
infondendo la speranza che riempie il vuoto della tristezza. Nei sentieri del cuore,
il Risorto cammina con noi e per noi. Testimonia la sconfitta della morte, afferma
la vittoria della vita, nonostante le tenebre del Calvario. La storia ha ancora molto
da sperare in bene.

Riconoscere la Risurrezione significa cambiare sguardo sul mondo: tornare alla
luce per riconoscere la Verita che ci ha salvato e ci salva. Sorelle e fratelli,
restiamo vigili ogni giorno nello stupore della Pasqua di Gesu risorto. Lui solo
rende possibile 'impossibile!

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione
di Cristo e le sfide del mondo attuale. 3. La
Pasqua da speranza alla vita quotidiana

Cari fratelli e sorelle, buongiorno! E benvenuti tutti.

La Pasqua di Gesu e un evento che non appartiene a un lontano passato, ormai
sedimentato nella tradizione come tanti altri episodi della storia umana. La
Chiesa ci insegna a fare memoria attualizzante della Risurrezione ogni anno nella
domenica di Pasqua e ogni giorno nella celebrazione eucaristica, durante la quale
sirealizza nel modo piu pieno la promessa del Signore risorto: «Ecco, io sono con
voi tutti 1 giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,20).

Per questo il mistero pasquale costituisce il cardine della vita del cristiano,
attorno a cui ruotano tutti gli altri eventi. Possiamo dire allora, senza alcun
irenismo o sentimentalismo, che ogni giorno e Pasqua. In che modo?

Sperimentiamo ora per ora tante esperienze diverse: dolore, sofferenza, tristezza,
intrecciate con gioia, stupore, serenita. Ma attraverso ogni situazione il cuore
umano brama la pienezza, una felicita profonda. Una grande filosofa del
Novecento, Santa Teresa Benedetta della Croce, al secolo Edith Stein, che ha tanto
scavato nel mistero della persona umana, ci ricorda questo dinamismo di costante
ricerca del compimento. «L’essere umano - ella scrive — anela sempre ad avere di
nuovo in dono ’essere, per poter attingere cio che I’attimo gli da e al tempo stesso
gli toglie» (Essere finito ed Essere eterno. Per una elevazione al senso dell’essere,
Roma 1998, 387). Siamo immersi nel limite, ma siamo anche protesi a superarlo.

L’annuncio pasquale é la notizia piu bella, gioiosa e sconvolgente che sia mai
risuonata nel corso della storia. Essa e il “Vangelo” per eccellenza, che attesta la
vittoria dell’lamore sul peccato e della vita sulla morte, e per questo e I’'unica in
grado di saziare la domanda di senso che inquieta la nostra mente e il nostro
cuore. L’essere umano € animato da un movimento interiore, proteso verso un
oltre che costantemente lo attrae. Nessuna realta contingente lo soddisfa.
Tendiamo all’infinito e all’eterno. Cio contrasta con I’esperienza della morte,
anticipata dalle sofferenze, dalle perdite, dai fallimenti. Dalla morte «nullu homo
vivente po skampare», canta San Francesco (cfr Cantico di frate sole).

Tutto cambia grazie a quel mattino in cui le donne, recatesi al sepolcro per ungere
il corpo del Signore, lo trovarono vuoto. La domanda rivolta dai Magi giunti
dall’oriente a Gerusalemme: «Dov’é colui che e nato, il re dei Giudei?» (Mt 2,1-2),
trova la sua risposta definitiva nelle parole del misterioso giovane vestito di



bianco che parla alle donne nell’alba pasquale: «Voi cercate Gesu Nazareno, il
crocifisso. Non e qui. E risuscitato» (Mc 16,6).

Da quel mattino fino a oggi, ogni giorno, Gesu avra anche questo titolo: il Vivente,
come Lui stesso si presenta nell’Apocalisse: «Io sono il Primo e I’'Ultimo, e il
Vivente. Ero morto, ma ora vivo per sempre» (Ap 1,17-18). E in Lui noi abbiamo la
sicurezza di poter trovare sempre la stella polare verso cui indirizzare la nostra
vita di apparente caos, segnata da fatti che spesso ci appaiono confusi,
inaccettabili, incomprensibili: il male, nelle sue molteplici sfaccettature, la
sofferenza, la morte, eventi che riguardano tutti e ciascuno. Meditando il mistero
della Risurrezione, troviamo risposta alla nostra sete di significato.

Davanti alla nostra umanita fragile, ’lannuncio pasquale si fa cura e guarigione,
alimenta la speranza di fronte alle sfide spaventose che la vita ci mette davanti
ogni giorno a livello personale e planetario. Nella prospettiva della Pasqua, la Via
Crucis si trasfigura in Via Lucis. Abbiamo bisogno di assaporare e meditare la
gioia dopo il dolore, di ri-attraversare nella nuova luce tutte le tappe che hanno
preceduto la Risurrezione.

La Pasqua non elimina la croce, ma la vince nel duello prodigioso che ha
cambiato la storia umana. Anche il nostro tempo, segnato da tante croci, invoca
I’alba della speranza pasquale. La Risurrezione di Cristo non é un’idea, una teoria,
ma I’Avvenimento che sta a fondamento della fede. Egli, il Risorto, mediante lo
Spirito Santo continua a ricordarcelo, perché possiamo essere suoi testimoni
anche dove la storia umana non vede luce all’orizzonte. La speranza pasquale
non delude. Credere veramente nella Pasqua attraverso il cammino quotidiano
significa rivoluzionare la nostra vita, essere trasformati per trasformare il mondo
con la forza mite e coraggiosa della speranza cristiana.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione
di Cristo e le sfide del mondo attuale. 4. La
spiritualita pasquale anima la fraternita.
“Amatevi gli uni gli altri come io ho amato vo1”

Cari fratelli e sorelle, buongiorno e benvenuti!

Credere nella morte e risurrezione di Cristo e vivere la spiritualita pasquale
infonde speranza nella vita e incoraggia a investire nel bene. In particolare, ci
aiuta ad amare e alimentare la fraternita, che é senza dubbio una delle grandi
sfide per 'umanita contemporanea, come ha visto chiaramente Papa Francesco.

La fraternita nasce da un dato profondamente umano. Siamo capaci di relazione
e, se lo vogliamo, sappiamo costruire legami autentici tra di noi. Senza relazioni,
che ci sostengono e che ci arricchiscono sin dall’inizio della nostra vita, non
potremmo sopravvivere, crescere, imparare. Esse sono molteplici, diverse per
modalita e profondita. Ma certo e che la nostra umanita si compie al meglio
quando siamo e viviamo insieme, quando riusciamo a sperimentare legami
autentici, non formali, con le persone che abbiamo accanto. Se siamo ripiegati su
noi stessi, rischiamo di ammalarci di solitudine, e anche di un narcisismo che si
preoccupa degli altri solo per interesse. L’altro si riduce allora a qualcuno da cui
prendere, senza che siamo mai disposti davvero a dare, a donarci.

Sappiamo bene che anche oggi la fraternita non appare scontata, non e
immediata. Molti conflitti, tante guerre sparse nel mondo, tensioni sociali e
sentimenti di odio sembrerebbero anzi dimostrare il contrario. Tuttavia, la
fraternita non é un bel sogno impossibile, non é un desiderio di pochi illusi. Ma
per superare le ombre che la minacciano, bisogna andare alle fonti, e soprattutto
attingere luce e forza dal Colui che solo ci libera dal veleno dell’inimicizia.

La parola “fratello” deriva da una radice molto antica, che significa prendersi
cura, avere a cuore, sostenere e sostentare. Applicata a ogni persona umana
diventa un appello, un invito. Spesso pensiamo che il ruolo di fratello, di sorella,
rimandi alla parentela, all’essere consanguineli, al far parte della stessa famiglia.
In verita, sappiamo bene quanto il disaccordo, la frattura, talvolta ’'odio possano
devastare anche le relazioni tra parenti, non soltanto tra estranei.

Questo dimostra la necessita, oggi piu che mai urgente, di rimeditare il saluto con
cui San Francesco d’Assisi si rivolgeva a tutte e a tutti, indipendentemente da
provenienze geografiche e culturali, religiose o dottrinali: omnes fratres era il
modo inclusivo con cui San Francesco poneva sullo stesso piano tutti gli esseri


https://www.vatican.va/content/vatican/it/holy-father/francesco.html

umani, proprio perché li riconosceva nel comune destino di dignita, di dialogo, di
accoglienza e di salvezza. Papa Francesco ha riproposto questo approccio del
Poverello di Assisi, valorizzandone ’attualita dopo 800 anni, nell’Enciclica Fratelli
tutti.

Quel “tutti”, che significava per San Francesco il segno accogliente di una
fraternita universale, esprime un tratto essenziale del cristianesimo, che sin
dall’inizio e stato ’annuncio della Buona Notizia destinata alla salvezza di tutti,
mai in forma esclusiva o privata. Questa fraternita si basa sul comandamento di
Gesu, che € nuovo in quanto realizzato da Lui stesso, compimento
sovrabbondante della volonta del Padre: grazie a Lui, che ci ha amato e ha dato sé
stesso per noi, noi possiamo a nostra volta amarci e dare la vita per gli altri, come
figli dell’'unico Padre e veri fratelli in Gesu Cristo.

Gesu ci ha amato sino alla fine, dice il Vangelo di Giovanni (cfr 13,1). Quando e
oramai prossima la passione, il Maestro sa bene che il suo tempo storico sta per
concludersi. Teme cio che sta per accadere, sperimenta il supplizio piu terribile e
I’abbandono. La sua Risurrezione, al terzo giorno, € I'inizio di una storia nuova. E
i discepoli diventano pienamente fratelli, dopo tanto tempo di vita insieme, non
solo quando vivono il dolore della morte di Gesu, ma, soprattutto, quando lo
riconoscono come il Risorto, ricevono il dono dello Spirito e ne diventano
testimoni.

I fratelli e le sorelle si sostengono a vicenda nelle prove, non voltano le spalle a
chi e nel bisogno: piangono e gioiscono insieme nella prospettiva operosa
dell’unita, della fiducia, dell’affidamento reciproco. La dinamica é quella che Gesu
stesso ci consegna: “Amatevi gli uni gli altri come io vi ho amato” (cfr Gv 15,12). La
fraternita donata da Cristo morto e risorto ci libera dalle logiche negative degli
egoismi, delle divisioni, delle prepotenze, e ci restituisce alla nostra vocazione
originaria, in nome di un amore e di una speranza che si rinnovano ogni giorno.
Il Risorto ci ha indicato la via da percorrere insieme a Luli, per sentirci e per
essere “fratelli tutti”.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti


https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

Gesu Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione
di Cristo e le sfide del mondo attuale 5.
Spiritualita pasquale ed ecologia integrale

Cari fratelli e sorelle, buongiorno e benvenuti!

Stiamo riflettendo, in questo Anno giubilare dedicato alla speranza, sul rapporto
fra la Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo attuale, ossia le nostre sfide.
Talvolta anche a noi Gesu, il Vivente, vuole chiedere: «Perché piangi? Chi
cerchi?». Le sfide, infatti, non si possono affrontare da soli e le lacrime sono un
dono di vita quando purificano i nostri occhi e liberano il nostro sguardo.

L’evangelista Giovanni suggerisce alla nostra attenzione un dettaglio che non
troviamo negli altri Vangeli: piangendo vicino alla tomba vuota, la Maddalena
non riconobbe subito Gesu risorto, ma penso che fosse il custode del giardino. In
effetti, gia narrando la sepoltura di Gesu, al tramonto del venerdi santo, il testo
era molto preciso: «Ora, nel luogo dove era stato crocifisso, vi era un giardino e
nel giardino un sepolcro nuovo, nel quale nessuno era stato ancora posto. La
dunque, poiché era il giorno della Parasceve dei Giudei e dato che il sepolcro era
vicino, posero Gesu» (Gv 19,40-41).

Termina cosi, nella pace del sabato e nella bellezza di un giardino, la drammatica
lotta fra tenebre e luce scatenatasi col tradimento, I’arresto, ’abbandono, la
condanna, I'umiliazione e I’'uccisione del Figlio, che «avendo amato i suoi che
erano nel mondo, li amo fino alla fine» (Gv 13,1). Coltivare e custodire il giardino
e il compito originario (cfr Gen 2,15) che Gesu ha portato a compimento. La sua
ultima parola sulla croce — «E compiuto» (Gv 19,30) — invita ciascuno a ritrovare lo
stesso compito, il suo compito. Per questo, «chinato il capo, consegno lo spirito» (v.
30).

Cari fratelli e sorelle, Maria Maddalena, allora, non sbaglio del tutto, credendo di
incontrare il custode del giardino! Doveva, in effetti, riascoltare il proprio nome e
comprendere il proprio compito dall’'Uomo nuovo, quello che in un altro testo
giovanneo dice: «Ecco, io faccio nuove tutte le cose» (Ap 21,5). Papa Francesco,
con I’Enciclica Laudato st’, ci ha indicato I’estrema necessita di uno sguardo
contemplativo: se non e custode del giardino, ’essere umano ne diventa
devastatore. La speranza cristiana, dunque, risponde alle sfide cui oggi I'intera
umanita e esposta sostando nel giardino in cui il Crocifisso e stato deposto come
un seme, per risorgere e portare molto frutto.


https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

I1 Paradiso non é perduto, ma ritrovato. La morte e la risurrezione di Gesu, cosi,
sono fondamento di una spiritualita dell’ecologia integrale, fuori dalla quale le
parole della fede restano senza presa sulla realta e le parole delle scienze
rimangono fuori dal cuore. «La cultura ecologica non si puo ridurre a una serie di
risposte urgenti e parziali ai problemi che si presentano riguardo al degrado
ambientale, all’esaurimento delle riserve naturali e all’inquinamento. Dovrebbe
essere uno sguardo diverso, un pensiero, una politica, un programma educativo,
uno stile di vita e una spiritualita che diano forma ad una resistenza» (Laudato st’,
111).

Per questo, parliamo di una conversione ecologica, che i cristiani non possono
separare da quell’inversione di rotta che seguire Gesu richiede loro. Ne é segno il
voltarsi di Maria, in quel mattino di Pasqua: solo di conversione in conversione
passiamo da questa valle di lacrime alla Gerusalemme nuova. Tale passaggio, che
inizia nel cuore ed é spirituale, modifica la storia, ci impegna pubblicamente,
attiva solidarieta che fin d’ora proteggono persone e creature dalle brame dei
lupi, nel nome e in forza dell’Agnello Pastore.

Cosi, i figli e le figlie della Chiesa possono oggi incontrare milioni di giovani e di
altri uomini e donne di buona volonta che hanno ascoltato il grido dei poveri e
della terra lasciandosene toccare il cuore. Sono molte anche le persone che
desiderano, attraverso un piu diretto rapporto col creato, una nuova armonia che
le porti oltre tante lacerazioni. D’altra parte, ancora «i cieli narrano la gloria di
Dio, ’'opera delle sue mani annuncia il firmamento. Il giorno al giorno ne affida il
racconto e la notte alla notte ne trasmette notizia. Senza linguaggio, senza parole,
senza che si oda la loro voce, per tutta la terra si diffonde il loro annuncio e ai
confini del mondo il loro messaggio» (Sal 18,1-4).

Lo Spirito ci dia la capacita di ascoltare la voce di chi non ha voce. Vedremao,
allora, cio che ancora gli occhi non vedono: quel giardino, o Paradiso, cui andiamo
incontro soltanto accogliendo e portando a compimento ciascuno il proprio
compito.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti


https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

Gesu Cristo nostra speranza. IV. La Risurrezione
di Cristo e le sfide del mondo attuale. 6. Sperare
nella vita per generare vita

Cari fratelli e sorelle, buongiorno e benvenuti!

La Pasqua di Cristo illumina il mistero della vita e ci permette di guardarlo con
speranza. Questo non e sempre facile o scontato. Molte vite, in ogni parte del
mondo, appaiono faticose, dolorose, colme di problemi e di ostacoli da superare.
Eppure, ’essere umano riceve la vita come un dono: non la chiede, non la sceglie,
la sperimenta nel suo mistero dal primo giorno fino all’'ultimo. La vita ha una sua
specificita straordinaria: ci viene offerta, non possiamo darcela da soli, ma va
alimentata costantemente: occorre una cura che la mantenga, la dinamizzi, la
custodisca, la rilanci.

Si puo dire che la domanda sulla vita e una delle questioni abissali del cuore
umano. Siamo entrati nell’esistenza senza aver fatto niente per deciderlo. Da
questa evidenza scaturiscono come un fiume in piena le domande di ogni tempo:
chi siamo? Da dove veniamo? Dove andiamo? Quale ¢ il senso ultimo di tutto
questo viaggio?

Vivere, in effetti, invoca un senso, una direzione, una speranza. E la speranza
agisce come la spinta profonda che ci fa camminare nelle difficolta, che non ci fa
arrendere nella fatica del viaggio, che ci rende certi che il pellegrinaggio
dell’esistenza ci conduce a casa. Senza la speranza la vita rischia di apparire come
una parentesi tra due notti eterne, una breve pausa tra il prima e il dopo del
nostro passaggio sulla terra. Sperare nella vita significa invece pregustare la
meta, credere come sicuro cio che ancora non vediamo e non tocchiamo, fidarci e
affidarci all’lamore di un Padre che ci ha creato perché ci ha voluto con amore e ci
vuole felici.

Carissimi, c’é¢ nel mondo una malattia diffusa: la mancanza di fiducia nella vita.
Come se ci si fosse rassegnati a una fatalita negativa, di rinuncia. La vita rischia di
non rappresentare piu una possibilita ricevuta in dono, ma un’incognita, quasi
una minaccia da cui preservarsi per non rimanere delusi. Per questo, il coraggio
di vivere e di generare vita, di testimoniare che Dio e per eccellenza «’amante
della vita», come afferma il Libro della Sapienza (11,26), oggi € un richiamo quanto
mai urgente.

Nel Vangelo Gesu conferma costantemente la sua premura nel guarire malati,
risanare corpi e spiriti feriti, ridare la vita ai morti. Cosi facendo, il Figlio



incarnato rivela il Padre: restituisce dignita ai peccatori, accorda la remissione dei
peccati e include tutti, specialmente i disperati, gli esclusi, i lontani nella sua
promessa di salvezza.

Generato dal Padre, Cristo e la vita e ha generato vita senza risparmio fino a
donarci la sua, e invita anche noi a donare la nostra vita. Generare vuol dire
porre in vita qualcun altro. L’'universo dei viventi si € espanso attraverso questa
legge, che nella sinfonia delle creature conosce un mirabile “crescendo”
culminante nel duetto dell’'uomo e della donna: Dio li ha creati a propria
immagine e ad essi ha affidato la missione di generare pure a sua immagine, cioe
per amore e nell’amore.

La Sacra Scrittura, fin dall’inizio, ci rivela che la vita, proprio nella sua forma piu
alta, quella umana, riceve il dono della liberta e diventa un dramma. Cosi le
relazioni umane sono segnate anche dalla contraddizione, fino al fratricidio.
Caino percepisce il fratello Abele come un concorrente, una minaccia, e nella sua
frustrazione non si sente capace di amarlo e di stimarlo. Ed ecco la gelosia,
I'invidia, il sangue (Gen 4,1-16). La logica di Dio, invece, € tutt’altra. Dio rimane
fedele per sempre al suo disegno di amore e di vita; non si stanca di sostenere
I'umanita anche quando, sulla scia di Caino, obbedisce all’istinto cieco della
violenza nelle guerre, nelle discriminazioni, nei razzismi, nelle molteplici forme
di schiavitu.

Generare significa allora fidarsi del Dio della vita e promuovere 'umano in tutte
le sue espressioni: anzitutto nella meravigliosa avventura della maternita e della
paternita, anche in contesti sociali nei quali le famiglie faticano a sostenere
I’'onere del quotidiano, rimanendo spesso frenate nei loro progetti e nei loro
sogni. In questa stessa logica, generare € impegnarsi per un’economia solidale,
ricercare il bene comune equamente fruito da tutti, rispettare e curare il creato,
offrire conforto con I’ascolto, la presenza, I’aiuto concreto e disinteressato.

Sorelle e fratelli, la Risurrezione di Gesu Cristo € la forza che ci sostiene in questa
sfida, anche dove le tenebre del male oscurano il cuore e la mente. Quando la vita
pare essersi spenta, bloccata, ecco che il Signore Risorto passa ancora, fino alla
fine del tempo, e cammina con noi e per noi. Egli é la nostra speranza.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. IV. La Risurrezione
di Cristo e le sfide del mondo attuale. 7. La
Pasqua di Gesu Cristo: risposta ultima alla

domanda sulla nostra morte

Il mistero della morte ha sempre suscitato nell’essere umano profondi
interrogativi. Essa infatti appare come I’evento piu naturale e allo stesso tempo
piu innaturale che esista. E naturale, perché ogni essere vivente, sulla terra,
muore. E innaturale, perché il desiderio di vita e di eternita che noi sentiamo per
noi stessi e per le persone che amiamo ci fa vedere la morte come una condanna,
come un “contro-senso”.

Molti popoli antichi hanno sviluppato riti e usanze legate al culto dei morti, per
accompagnare e ricordare chi si incamminava verso il mistero supremo. Oggi,
invece, si registra una tendenza diversa. La morte appare una specie di tabu, un
evento da tenere lontano; qualcosa di cui parlare sottovoce, per evitare di turbare
la nostra sensibilita e tranquillita. Spesso per questo si evita anche di visitare i
cimiteri, dove chi ci ha preceduto riposa in attesa della risurrezione.

Che cosa & dunque la morte? E davvero l'ultima parola sulla nostra vita? Solo
I’essere umano si pone questa domanda, perché lui solo sa di dover morire. Ma
I’esserne consapevole non lo salva dalla morte, anzi, in un certo senso lo
“appesantisce” rispetto a tutte le altre creature viventi. Gli animali soffrono,
certamente, e si rendono conto che la morte é prossima, ma non sanno che la
morte fa parte del loro destino. Non si interrogano sul senso, sul fine, sull’esito
della vita.

Nel constatare questo aspetto, si dovrebbe allora pensare che siamo creature
paradossali, infelici, non solo perché moriamo, ma anche perché abbiamo la
certezza che questo evento accadra, sebbene ne ignoriamo il come e il quando. Ci
scopriamo consapevoli e allo stesso tempo impotenti. Probabilmente da qui
provengono le frequenti rimozioni, le fughe esistenziali davanti alla questione
della morte.

Sant’Alfonso Maria de’ Liguori, nel suo celebre scritto intitolato Apparecchio alla
morte, riflette sul valore pedagogico della morte, evidenziando come essa sia una
grande maestra di vita. Sapere che esiste e soprattutto meditare su di essa ci
insegna a scegliere cosa davvero fare della nostra esistenza. Pregare, per
comprendere cio che giova in vista del regno dei cieli, e lasciare andare il



superfluo che invece ci lega alle cose effimere, € il segreto per vivere in modo
autentico, nella consapevolezza che il passaggio sulla terra ci prepara all’eternita.

Eppure molte visioni antropologiche attuali promettono immortalita immanenti,
teorizzano il prolungamento della vita terrena mediante la tecnologia. E lo
scenario del transumano, che si fa strada nell’orizzonte delle sfide del nostro
tempo. La morte potrebbe essere davvero sconfitta con la scienza? Ma poi, la
stessa scienza potrebbe garantirci che una vita senza morire sia anche una vita
felice?

L’evento della Risurrezione di Cristo ci rivela che la morte non si oppone alla vita,
ma ne € parte costitutiva come passaggio alla vita eterna. La Pasqua di Gesu ci fa
pre-gustare, in questo tempo colmo ancora di sofferenze e di prove, la pienezza di
cio che accadra dopo la morte.

L’evangelista Luca sembra cogliere questo presagio di luce nel buio quando, alla
fine di quel pomeriggio in cui le tenebre avevano avvolto il Calvario, scrive: «Era
il giorno della Parasceve e gia risplendevano le luci del sabato» (Lc 23,54). Questa
luce, che anticipa il mattino di Pasqua, gia brilla nelle oscurita del cielo che
appare ancora chiuso e muto. Le luci del sabato, per la prima ed unica volta,
preannunciano I’alba del giorno dopo il sabato: la luce nuova della Risurrezione.
Solo questo evento e capace di illuminare fino in fondo il mistero della morte. In
questa luce, e solo in essa, diventa vero quello che il nostro cuore desidera e
spera: che cioé la morte non sia la fine, ma il passaggio verso la luce piena, verso
un’eternita felice.

Il Risorto ci ha preceduto nella grande prova della morte, uscendone vittorioso
grazie alla potenza dell’Amore divino. Cosi ci ha preparato il luogo del ristoro
eterno, la casa in cui siamo attesi; ci ha donato la pienezza della vita in cui non vi
sono piu ombre e contraddizioni.

Grazie a Lui, morto e risorto per amore, con San Francesco possiamo chiamare la
morte “sorella”. Attenderla con la speranza certa della Risurrezione ci preserva
dalla paura di scomparire per sempre e ci prepara alla gioia della vita senza fine.

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Gesu Cristo nostra speranza. IV. La Risurrezione
di Cristo e le sfide del mondo attuale. 8. La
Pasqua come approdo del cuore inquieto

Cari fratelli e sorelle, buongiorno e benvenuti!

La vita umana é caratterizzata da un movimento costante che ci spinge a fare, ad
agire. Oggi si richiede ovunque rapidita nel conseguire risultati ottimali negli
ambiti piu svariati. In che modo la risurrezione di Gesu illumina questo tratto
della nostra esperienza? Quando parteciperemo alla sua vittoria sulla morte, ci
riposeremo? La fede ci dice: s, riposeremo. Non saremo inattivi, ma entreremo
nel riposo di Dio, che e pace e gioia. Ebbene, dobbiamo solo aspettare, o questo ci
puo cambiare fin da ora?

Siamo assorbiti da tante attivita che non sempre ci rendono soddisfatti. Molte
delle nostre azioni hanno a che fare con cose pratiche, concrete. Dobbiamo
assumerci la responsabilita di tanti impegni, risolvere problemi, affrontare
fatiche. Anche Gesu si é coinvolto con le persone e con la vita, non
risparmiandosi, anzi donandosi fino alla fine. Eppure, percepiamo spesso quanto
il troppo fare, invece di darci pienezza, diventi un vortice che ci stordisce, ci toglie
serenita, ci impedisce di vivere al meglio cio che é davvero importante per la
nostra vita. Ci sentiamo allora stanchi, insoddisfatti: il tempo pare disperdersi in
mille cose pratiche che pero non risolvono il significato ultimo della nostra
esistenza. A volte, alla fine di giornate piene di attivita, ci sentiamo vuoti. Perché?
Perché noi non siamo macchine, abbiamo un “cuore”, anzi, possiamo dire, siamo
un cuore.

Il cuore e il simbolo di tutta la nostra umanita, sintesi di pensieri, sentimenti e
desideri, il centro invisibile delle nostre persone. L’evangelista Matteo ci invita a
riflettere sull’importanza del cuore, nel riportare questa bellissima frase di Gesu:
«La dov’e il tuo tesoro, sara anche il tuo cuore» (Mt 6,21).

E dunque nel cuore che si conserva il vero tesoro, non nelle casseforti della terra,
non nei grandi investimenti finanziari, mai come oggi impazziti e ingiustamente
concentrati, idolatrati al sanguinoso prezzo di milioni di vite umane e della
devastazione della creazione di Dio.

E importante riflettere su questi aspetti, perché nei numerosi impegni che di
continuo affrontiamo, sempre piu affiora il rischio della dispersione, talvolta della
disperazione, della mancanza di significato, persino in persone apparentemente
di successo. Invece, leggere la vita nel segno della Pasqua, guardarla con Gesu



Risorto, significa trovare ’accesso all’essenza della persona umana, al nostro
cuore: cor inquietum. Con questo aggettivo “inquieto”, Sant’Agostino ci fa
comprendere lo slancio dell’essere umano proteso al suo pieno compimento. La
frase integrale rimanda all’inizio delle Confessioni, dove Agostino scrive: «Signore,
ci hai fatti per te e il nostro cuore € inquieto, finché non riposa in te» (I, 1,1).

L’'inquietudine e il segno che il nostro cuore non si muove a caso, in modo
disordinato, senza un fine o una meta, ma € orientato alla sua destinazione
ultima, quella del “ritorno a casa”. E ’approdo autentico del cuore non consiste
nel possesso dei beni di questo mondo, ma nel conseguire cio che puo colmarlo
pienamente, ovvero ’amore di Dio, o meglio, Dio Amore. Questo tesoro, pero, lo si
trova solo amando il prossimo che si incontra lungo il cammino: fratelli e le
sorelle in carne e 0ssa, la cui presenza sollecita e interroga il nostro cuore,
chiamandolo ad aprirsi e a donarsi. Il prossimo ti chiede di rallentare, di
guardarlo negli occhi, a volte di cambiare programma, forse anche di cambiare
direzione.

Carissimi, ecco il segreto del movimento del cuore umano: tornare alla sorgente
del suo essere, godere della gioia che non viene meno, che non delude. Nessuno
puo vivere senza un significato che vada oltre il contingente, oltre cio che passa. Il
cuore umano non puo vivere senza sperare, senza sapere di essere fatto per la
pienezza, non per la mancanza.

Gesu Cristo, con la sua Incarnazione, Passione, Morte e Risurrezione ha dato
fondamento solido a questa speranza. Il cuore inquieto non sara deluso, se entra
nel dinamismo dell’amore per cui é creato. ’approdo e certo, la vita ha vinto e in
Cristo continuera a vincere in ogni morte del quotidiano. Questa é la speranza
cristiana: benediciamo e ringraziamo sempre il Signore che ce ’ha donata!

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana

Torna ai contenuti



Testi presi da www.vatican.va - Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

www.opusdei.org


http://www.opusdei.org/

	Gesù Cristo nostra speranza
	Contenuti
	Gesù Cristo nostra speranza | I. 1. Genealogia di Gesù
	Gesù Cristo nostra speranza | I. 2. L’annuncio a Maria. L’ascolto e la disponibilità
	Gesù Cristo nostra speranza | I. 3. «Lo chiamerai Gesù». L’annuncio a Giuseppe
	Gesù Cristo nostra speranza | I. 4. «E beata colei che ha creduto» (Lc 1,45). La Visitazione e il Magnificat
	Gesù Cristo nostra speranza | I. 5. «È nato per voi un Salvatore, che è Cristo Signore» (Lc 2,11). La nascita di Gesù e la visita dei pastori
	Gesù Cristo nostra speranza | I. 6. «Videro il bambino… si prostrarono e lo adorarono» (Mt 2,11). La visita dei Magi al Re neonato
	Gesù Cristo nostra speranza | I. 7. «I miei occhi hanno visto la tua salvezza» (Lc 2,30). La presentazione di Gesù al Tempio
	Gesù Cristo nostra speranza | II. La vita di Gesù. Gli incontri. 1. Nicodemo. «Dovete nascere dall’alto» (Gv 3,7b)
	Gesù Cristo nostra speranza | II. La vita di Gesù. Gli incontri. 2. La Samaritana. «Dammi da bere!» (Gv 4,7)
	Gesù Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesù. Gli incontri. 3. Zaccheo. «Oggi devo fermarmi a casa tua!» (Lc 19,5)
	Gesù Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesù. Gli incontri. 4. L’uomo ricco. Gesù fissò lo sguardo su di lui (Mc 10,21)
	Gesù Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesù. Le parabole. 5. Il Padre misericordioso. Era perduto ed è stato ritrovato (Lc 15,32)
	Gesù Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesù. Le parabole. 6. Il seminatore. Egli parlò loro di molte cose con parabole (Mt 13,3a)
	Gesù Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesù. Le parabole. 7. Il samaritano. Passandogli accanto, vide e ne ebbe compassione (Lc 10,33b)
	Gesù Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesù. Le parabole. 8. Gli operai nella vigna. «E disse loro: “Andate anche voi nella vigna”» (Mt 20,4)
	Gesù Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesù. Le parabole. 9. Bartimeo. «Coraggio! Alzati, ti chiama!» (Mc 10,49)
	Gesù Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesù. Le parabole. 10. La guarigione del paralitico. «Gesù [...] gli disse: “Vuoi guarire?”» (Gv 5,6)
	Gesù Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesù. Le guarigioni. 11. La donna emorroissa e la figlia di Giairo. «Non temere, soltanto abbi fede!» (Mc 5,36)
	Gesù Cristo nostra speranza. II. La vita di Gesù. Le guarigioni. 12. Il sordomuto
	Gesù Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesù. 1. La preparazione della cena. «Là preparate per noi» (Mc 14,15)
	Gesù Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesù. 2. Il tradimento. «Sono forse io?» (Mc 14,19)
	Gesù Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesù. 3. Il perdono. «Li amò sino alla fine» (Gv 13,2)
	Gesù Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesù. 4. La consegna. «Chi cercate?» (Gv 18,4)
	Gesù Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesù. 5. La crocifissione. «Ho sete» (Gv 19,28)
	Gesù Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesù. 6. La morte. «Gesù, dando un forte grido, spirò» (Mc 15,37)
	Gesù Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesù. 7. La morte. «Un sepolcro nuovo, nel quale nessuno era stato ancora posto» (Gv 19,40-41)
	Gesù Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesù. 8. La discesa. «E nello spirito andò a portare l’annuncio anche alle anime prigioniere» (1Pt 3,19)
	Gesù Cristo nostra speranza. III. La Pasqua di Gesù. 9. La risurrezione. «Pace a voi!» (Gv 20,21)
	III. La Pasqua di Gesù. 10. Riaccendere. «Non ci ardeva forse il cuore nel petto?» (Lc 24,32)
	IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo attuale 1. Il Risorto, fonte viva della speranza umana
	Gesù Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo attuale. 2. La Risurrezione di Cristo, risposta alla tristezza dell’essere umano
	Gesù Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo attuale. 3. La Pasqua dà speranza alla vita quotidiana
	Gesù Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo attuale. 4. La spiritualità pasquale anima la fraternità. “Amatevi gli uni gli altri come io ho amato voi”
	Gesù Cristo nostra speranza IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo attuale 5. Spiritualità pasquale ed ecologia integrale
	Gesù Cristo nostra speranza. IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo attuale. 6. Sperare nella vita per generare vita
	Gesù Cristo nostra speranza. IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo attuale. 7. La Pasqua di Gesù Cristo: risposta ultima alla domanda sulla nostra morte
	Gesù Cristo nostra speranza. IV. La Risurrezione di Cristo e le sfide del mondo attuale. 8. La Pasqua come approdo del cuore inquieto

