BREVES

VIDA CRISTIANA

Matrimonio &
Celibato apostdlico

Dios crea nuevos corazones
para arder y alumbrar al mundo




Gerard Jiménez Clopés

~—
-
d

Andrés Cardenas Matute

Matrimonio & celibato

www.opusdei.org


http://www.opusdei.org/

© Copyright 2026 Fundacién Studium



indice

Introduccion

Seran creados nuevos corazones
Amar de un modo nuevo
Los santos, casados y_célibes, 1o aprendieron
Un proceso que cuenta con nuestras flaquezas
Fuerza que podemos moldear junto a Dios
Para alumbrar, arder
Vivian bajo una nueva ley
La llamada a la paternidad y maternidad espirituales
Una necesaria limpieza de corazon
Cristo es la verdadera riqueza

Puestos a preferir, prefiere a los mds débiles



Introduccion

«Cuando vivas vida sobrenatural obtendras de Dios la tercera dimension: la
altura, y, con ella, el relieve, el peso y el volumen» — San Josemaria.

Hay palabras que no se comprenden del todo en medio del ruido: reclaman
silencio, espacio y un corazon dispuesto. Las llamadas de Dios suelen ser
asi. No se imponen; germinan. Basta que la mirada se eleve un poco —esa
“tercera dimension” de la que hablaba San Josemaria— para descubrir que
la vida no es un plano continuo, sino un paisaje lleno de profundidad, de
caminos que se abren, de una belleza que no habiamos sospechado.

En el centro de toda vocacion cristiana, sea matrimonial o de celibato
apostolico, resuena un unico mandamiento nuevo: amar como Cristo nos ha
amado (cfr. Jn 13,34). Esta medida divina del amor no se aprende del
mundo: se recibe. Es un don que va modelando el corazén con paciencia,
para ser capaz de entregarse sin calculo, abrazar la vida tal como llega y
hacerse fecundo incluso en lo oculto.

Los textos que siguen invitan precisamente a eso: a dejarnos crear de nuevo
por Dios. Son una llamada a contemplar como el Espiritu Santo puede
despertar en cada persona un modo singular de amar y de vivir desde la
santidad de Dios: en unos, a través del matrimonio, donde lo cotidiano se
vuelve sacramento; en otros, mediante el celibato apostélico, donde la
ausencia de un amor exclusivo que no sea Jesucristo, abre el alma a una
paternidad o maternidad espiritual sin limites.

La vocacion —toda vocacion— es un misterio de intimidad entre Dios y el
alma; un dialogo suave que pide tiempo, hondura y escucha. Ojala estas



paginas te ayuden a entrar en ese didlogo, y a dejarte amar y transformar
por Aquel que hace nuevas todas las cosas.



Seran creados nuevos corazones

¢Como amar a Cristo, una persona viva a quien no vemos? ;Y como amar
a los demds como El nos amé? En el matrimonio y en el celibato, el
Espiritu Santo transforma nuestros sentidos para asemejar nuestro corazon
al suyo.

Quienes caminaron con Jesis durante su paso por la tierra, ghabran
imaginado durante aquellos afios que en algun momento tendrian que
continuar su existencia sin él? Al verlo morir en la cruz, ¢habran
vislumbrado como seguirian adelante, en su ausencia, todos los afios que les
quedaban por delante? Tarde o temprano tuvieron que hacer frente a esos
pensamientos. Quizas por eso se apresuran a custodiar cada momento.
Veronica busca retener en un lienzo los rasgos de Cristo; la Virgen Maria, la
Magdalena, y, cerca de ellas, san Juan, graban en su corazon cada gesto y
cada palabra del Sefior. Otros apostoles quiza también trataron de conservar
esos momentos, contemplandolos desde la distancia, por miedo a ser
reconocidos. En todos los casos la separacion fue dolorosa, pues nunca es
facil decir adids a quien uno ama.

Tres dias después de su muerte, sin embargo, Jesis vuelve. Podemos
imaginar la alegria de los apodstoles. Quizas recuperaron una esperanza, mas
fuerte esta vez, de permanecer el resto de su vida junto al Maestro, seguros
de que ya no se iria de nuevo. Los encuentros con los de Emaus, con Maria
Magdalena y con los demas discipulos parecen apuntar a eso. «Quédate con
nosotros» (Lc 24,29), le ruegan los que le habian encontrado alejandose de
Jerusalén. Sin embargo, el Sefior pide, a unos y a otros, de distintos modos,
que no le retengan. «Suéltame» (Jn 20,17), le pide a Maria Magdalena,
mientras que «desaparecio» (Lc 24,31) de la presencia de los de Ematis.



Después de transmitir sus ultimas ensefianzas a los apostoles, parece que
esta vez si se marcha definitivamente: «Se alejo de ellos y comenzd a
elevarse al cielo» (Lc 24,51).

¢Como entender esa separacion anunciada y querida por el mismo Jesus?
Maés atin, ;cémo entenderla cuando El ya no estaba sujeto a las limitaciones
del tiempo ni del espacio? Jesus resucitado podia aparecer en una casa
cerrada, caminar junto a los discipulos sin ser reconocido y desaparecer en
un instante. Ya no habia distancias que lo separaran de los suyos, ni muros
que impidieran su presencia. Podia estar donde quisiera, con quien quisiera,
cuando quisiera. Y sin embargo, elige irse. Justo cuando nada lo ata, justo
cuando le vemos manifestarse sin restricciones, decide subir al cielo. Esta
eleccion, tan inesperada, nos habla de un misterio atin mas profundo: su
deseo de ensefiarnos a amar de otro modo.

Amar de un modo nuevo

Posiblemente también nosotros hemos imaginado alguna vez lo ilusionante
que habra sido ver y oir a Jesus directamente, vivir en su época, sentirle
fisicamente mas cerca. En alguna ocasion, como le sucedio6 a san Josemaria,
habra venido a nuestra mente un pensamiento como este: «jSefior, que
quiero darte un abrazo!»[11. Al igual que los discipulos de Jestis aquel dia de
la ascensién, también nosotros deseamos entender el sentido de esa
separacion. Quizas ese dia regresaron a su mente unas palabras que Cristo
habia pronunciado tiempo antes: «Cuando me haya marchado y os haya
preparado un lugar, de nuevo vendré y os llevaré junto a mi, para que,
donde yo estoy, estéis también vosotros» (Jn 14,3). Jesis mismo les habia
dicho que esa separacion era para atraernos hacia un lugar mejor y, esta vez
si, definitivo. El «va delante de nosotros hacia el Padre, sube a la altura de
Dios y nos invita a seguirlo»2]. Aunque resulte sorprendente, su ausencia
sera como un iman para que no nos detengamos aqui, sino para que nos
acerquemos progresivamente a nuestro destino, al encuentro definitivo con
Jests.



Los primeros hombres y mujeres que siguieron al Sefior resucitado tuvieron
que aprender algo realmente nuevo, algo que nadie habia tenido que realizar
antes: aprender a amar a una persona viva, relacionarse realmente con ella
en presente, pero sin tenerla fisicamente cerca. Tuvieron que descubrir
modos distintos de comunicarse y de expresar el afecto. La marcha de Jesus
al cielo inaugura, para todos, un nuevo modo de amar. Los discipulos
fueron los primeros que tuvieron que descubrir esa realidad que, ahora,
vivimos todos los cristianos, pues a Jesus no le podemos amar exactamente
del mismo modo como amamos a otra persona. Por ejemplo, ante su
presencia real en la Eucaristia, nuestros sentidos quedan confundidos: «Se
equivocan la vista, el tacto, el gusto»[3] nos recuerda santo Tomds de
Aquino. jQué modo tan peculiar de entrar en intimidad con alguien! Puede,
en un primer momento, parecernos insuficiente, y por eso supone una nueva
educacion de los sentidos; un proceso que no sera inmediato, ni se llevara a
cabo sin esfuerzo. «jAy, quién podra sanarme! —decia san Juan de la Cruz
que, como todos, vivié constantemente este aprendizaje—. Acaba de
entregarte ya de vero; no quieras enviarme de hoy mas ya mensajero, que
no saben decirme lo que quiero»l4.,

Aprender a relacionarse con un Dios que se muestra y que a la vez se
esconde no es cuestion de un dia, ni solamente tarea de nuestro propio
ingenio. Desde el inicio, los mismos apdstoles necesitaron una ayuda
especial para entrar en ese modo nuevo de conocer y de amar. Jesus les
prometié esa ayuda, que seria el Espiritu Santo, pues El es quien «les
manifiesta al Sefior resucitado, les recuerda su palabra y abre su mente para
entender su Muerte y su Resurreccion. Les hace presente el misterio de
Cristo (...) para conducirlos a la comunién con Dios»!®l. Por esto, en un
famoso himno de la tradicién cristiana, le pedimos al Espiritu Santo que
despierte en nosotros los sentidos espirituales: «Ven, Espiritu Creador,
visita las almas de tus fieles y llena de la divina gracia los corazones que Tt
mismo creaste. (...) Enciende con tu luz nuestros sentidos, infunde tu amor
en nuestros corazones y, con tu perpetuo auxilio, fortalece nuestra débil
carne»!6l,



Los santos, casados y célibes, lo aprendieron

Todos los cristianos, solteros y casados, jovenes y ancianos, sacerdotes y
laicos, necesitamos aprender este juego de dejarnos atraer por un Dios que
se manifiesta y se esconde de un modo particular. Quizas en quienes han
recibido el don del celibato o en las personas solteras se puede ver con
mayor claridad esta necesidad de aprender a amar por la fe, pues su vida,
también destinada a dar y recibir amor, no cuenta con la presencia fisica de
una persona con la cual compartir su existencia y su intimidad. Sin
embargo, también en la vida matrimonial es Jesucristo el tnico que colma
totalmente la necesidad de amor de cada conyuge. En unos y otros, al igual
que con los primeros discipulos, es el Espiritu Santo quien hace posible esa
transformacion.

Eduardo Ortiz de Landazuril”l, médico supernumerario del Opus Dei,
casado con Laura Busca, relataba que, de san Josemaria, aprendio sobre
todo dos cosas: amar a todas las personas, con sus normales defectos y
limitaciones, porque veia en cada una a un hijo de Dios; y también
descubrir en las actividades normales de cada dia una profundidad
sobrenatural, espiritual, divinal8l. Ambas cosas suponen ver mas all4 de la
superficie, de lo que aparece ante nuestros ojos, captar el verdadero valor de
las personas y hasta de las cosas mas pequefias. «L.a gente tiene una vision
plana, pegada a la tierra, de dos dimensiones —escribia san Josemaria—.
Cuando vivas vida sobrenatural —anadia— obtendras de Dios la tercera
dimension: la altura, y, con ella, el relieve, el peso y el volumen»!®l, Esta
manera nueva de mirar la realidad es importante de manera especial en los
momentos dificiles. Eduardo relataba, afios después, en un periodico, cémo
estaba viviendo su enfermedad, ya que le habian diagnosticado un cancer.
Ante su testimonio, otro enfermo le escribié una carta de agradecimiento, y
le expuso lo inspirador que le habia resultado, aun siendo él ateo. Frente a
esto, Eduardo respondio: «Puedes tener la seguridad de que, como médico,
estoy totalmente convencido, de que el Sefior acampa siempre junto al
enfermo. Les hace mucho bien. Sus oidos son mucho mas sensibles y su
vista mas profunda»(19],



Los santos son los maestros de las sefiales discretas de Dios y quienes mejor
han aprendido a mirar, comprender y amar de ese modo nuevo. San
Josemaria aprendi6 a reconocer la presencia de Dios en lo que podria
parecer mas banal. En su adolescencia, al ver las huellas de unos carmelitas
en la nieve, se encendio en él la chispa de la vocacién; en sus primeros afios
de sacerdocio, viviendo con pocos recursos, se atrevio a pedirle a su angel
de la guarda que le despertara por las mafianas; mas adelante, durante la
guerra civil espafola, sali6 de una gran turbacion interior cuando, al
encontrar una rosa de madera —parte de un retablo de una iglesia
destruida—, comprendi6 que debia ir adelante en su camino; y
posteriormente, durante su vida y como parte de ese aprendizaje alcanzado,
le gustaba decorar la casa en la que vivia con objetos que despertaran el
sentido de la presencia de Dios, esta nueva manera de comunicarse con
Jestis. Los santos han aprendido a guiarse y a amar por los sentidos
espirituales. Su tarea ahora es «despertar el deseo de Dios en quienes tienen
la dicha de acercarse a ellos»[!1],

Un proceso que cuenta con nuestras ﬂCIC[UQZCIS

Cuando Jesus sube al cielo y envia su Espiritu para, de este modo, estar
junto a cada uno de nosotros, de un modo nuevo, «todos los dias hasta el fin
del mundo» (Mt 28,20), ;qué es exactamente lo que queria entregarnos?
¢Qué es lo que nos sigue ofreciendo? Jesis conoce nuestras dificultades
para conocerle y para amarle. «No tenemos un sumo sacerdote que no
pueda compadecerse de nuestras debilidades» (Hb 4,15), dice san Pablo.
Jesus sabe que el anhelo de comunion que reside en nosotros ha quedado
herido por el pecado, lo cual hace que muchas veces actuemos a tientas, con
expectativas falsas, con una conciencia equivocada de nuestro propio valor.
Y el Espiritu Santo viene a curar en todos, solteros y casados, ese anhelo de
dar y recibir amor. Dios viene a facilitar que encontremos la verdadera
fuente de la vida, que es El mismo: «Tiene sed de que el hombre tenga sed
de El»[12],



El Espiritu enviado por Cristo viene a rescatar la capacidad de los
discipulos para conocerle y amarle, sirviéndose incluso, en algunas
ocasiones, de sus mismos pecados. Pedro, por ejemplo, aprende que su
traicion no tiene la ultima palabra, y que aquello no debe nublar ni su vista
ni su corazon. Jesuis mismo enciende de nuevo su vida, preguntandole por el
verdadero amor que esta en el fondo de su corazon, para lanzarlo
nuevamente a la mision: «Apacienta mis ovejas» (v. 17). La resurreccién de
Cristo y el envio del Espiritu Santo en Pentecostés nos recuerdan que
podemos recibir un fuego para conocer y amar de modo nuevo, tengamos la
edad que tengamos o suceda lo que pueda suceder. Ernesto Cofifiol13], ya
pasados los cincuenta afios de edad, decidi6 abrirse mas intensamente a este
trabajo del Espiritu Santo. Su esposa se dio cuenta de que estaba sucediendo
algo nuevo y, quiza para alentar ese impulso, dijo a quien ayudaba
espiritualmente a Ernesto: «jYo no sé lo que ustedes han hecho con mi
marido (...) pero es una maravilla!»[14l. Esta oferta del Sefior —esta
gracia— la pueden tomar «todos los que tengan el corazén grande, aunque
hayan sido mayores sus flaquezas»!1°,

Fuerza que podemos moldear junto a Dios

Una vez llenos del Espiritu Santo, el Sefior nos impulsa a la mision de
modos muy variados. A Maria Magdalena la envia a anunciar a los
apostoles que ha resucitado; a los apostoles los envia a proclamar el
Evangelio a todo el mundo; a Marta, Maria y Lazaro podemos imaginarlos
como un modelo de acogida a Cristo en el propio hogar; y asi, cada santo es
un despliegue de amor, impulsado en el amor de Dios. Esa maleabilidad o
flexibilidad de nuestra capacidad de amar es una caracteristica natural de la
persona humana que el Sefior refuerza. Gracias a la libertad, no estamos
esclavizados necesariamente a nuestros impulsos, como lo esta la vida
animal, sino que somos capaces de escoger qué amar, cuanto amar y como
amar.

En las personas casadas, esa flexibilidad permite dar forma a la vida
matrimonial segtn las fases de la vida. EI amor que se experimenta al inicio



del noviazgo adquiere matices distintos con el tiempo, o con la paternidad y
la maternidad, y puede seguir desarrollandose al afrontar los momentos de
bonanza y de crisis. Cuando el amor de Dios esta en el centro de ese
proyecto, el matrimonio encuentra un ancla y una fuente inagotable de amor
y de vida. Tomas Alviral'®l, ya en su madurez, en una conferencia que
imparti6 a abuelos, sacando partido de su propia experiencia les decia:
«;Qué son setenta u ochenta afios para una eternidad? Nada. Se ha dicho
que, comparado con la eternidad, todo hombre es siempre joven (...). Un
chico de dieciséis o dieciocho afios, con musculos bien desarrollados, se
siente joven al ayudar a levantarse a una persona mayor, o al ayudarle a
transportar un objeto pesado. Una persona mayor no tiene los musculos
tensos para poder realizar esas operaciones, pero si puede tener tenso el
espiritu, sentirse joven espiritualmente, y ayudar a los chicos de pocos afios,
a los nietos, abriéndoles caminos, sefialandoles rutas de buena andadura que
conoce por su experiencia»!17]. Asi, unos y otros, van descubriendo la
manera de amar propia de su edad, impulsada por el Espiritu Santo que
conserva un amor siempre joven, que brota del eterno e infinito corazon de
Dios.

La flexibilidad de esa fuerza, de ese amor, también se constata cuando
aparece su caracter erratico, es decir, cuando surge con vigor y no logramos
encauzarlo como quisiéramos. Lo vemos, por ejemplo, en las infidelidades,
asi como en quienes alimentan deseos mundanos o en quienes generan
relaciones toxicas o abusivas. Estos casos suelen ser expresion de una
forma incontrolada del deseo de amar y ser amados, que muestra hasta qué
punto el pecado original ha debilitado la condiciéon humana. «Me siento
capaz de todos los horrores y de todos los errores que han cometido las
personas maés ruines»181, decia san Josemaria. Por esto, podemos concluir
con san Agustin: «Insondable abismo es el hombre, Sefior, (...) mucho mas
faciles son de contar sus cabellos que no sus afectos y los movimientos de
su corazon» (191,

Con todo, la vida de Cristo nos recuerda que la grandeza que encierra esa
fuerza para amar puede ser no solo rescatada, sino también



maravillosamente moldeada por el Espiritu Santo. Y esto se aplica también
en situaciones en las que ha fracasado un intento de vida matrimonial, o en
tantas ocasiones de especiales dificultades. Vemos como el amor de Jesus
acoge con ternura a todos: tanto a los nifios como a las personas ancianas
mas necesitadas; fortalece a los apdstoles mas jovenes y a los que parece
que tienen ya una vida hecha; ofrece su amistad a los que llevaran la semilla
del Evangelio lejos de su lugar natal y a quienes evangelizaran desde su
hogar. También dedica abundante atencion a quienes se consideran
adversarios suyos, de entre los fariseos, saduceos y maestros de la ley e,
incluso, procura atraer hasta el final a quien acabara por entregarle, a Judas
Iscariote. En definitiva, su amor se dirige no solo a su propia familia de
Nazaret, a sus amigos cercanos o a los de su region, sino a todo aquel que
desea abrirse al amor de Dios, esté en la circunstancia que esté: esa es su
familia (cfr. Mc 3,35).

Esa gran flexibilidad de la capacidad de amar que Cristo quiere que surja
también en nosotros —sostenida, potenciada y moldeada por el Espiritu
Santo— es la que hace posible la grandeza tanto del matrimonio como del
celibato, en casados y en solteros. El torrente de amor que brota en el
coraz6n humano puede dirigirse tanto al conyuge y a la propia familia,
como transferirse —a imagen de Jesus— hacia la gran familia del Sefior,
viviendo del modo en que El mismo lo hizo. El Espiritu Santo habita esa
flexibilidad de nuestra capacidad de amar, y eleva cualquier camino
humano. Por esto, siguiendo las ensefianzas de san Josemaria, el prelado del
Opus Dei Mons. Fernando Ocariz recuerda que «el matrimonio es un
“camino divino en la tierra”», y que, a su vez, el celibato es «una llamada a
una especial identificacion con Jesucristo, que comporta también, incluso
humanamente, pero sobre todo sobrenaturalmente, mas capacidad para
querer a todo el mundo. De ahi que el celibato, que prescinde de la
paternidad y de la maternidad fisicas, haga posible una maternidad o
paternidad espirituales mucho més grandes»[29]. Por eso, reza la tradicional
oracion al Espiritu Santo: «Ven Espiritu Santo, llena los corazones de tus
fieles. Enciende en ellos el fuego de tu amor. Envia tu Espiritu, seran



creadas todas las cosas y renovaras la faz de la tierra». Entonces, en célibes
y casados, en solteros y en viudos, seran creados nuevos corazones.

kg

Con la ausencia fisica de Cristo y con la efusion del Espiritu Santo en
Pentecostés, los apostoles empezaban una etapa distinta. Todo seguia igual
y, al mismo tiempo, todo cambiaba. En cierto sentido, la misién ahora
estaba mds en sus manos. Seguirian haciendo lo mismo, pero con una
autonomia especial. Este hecho muestra hasta qué punto el Sefior valora y
confia en nuestra libertad para seguir buscandole y para seguir
comprendiendo y decidiendo el rumbo de nuestra mision. Por esto, en
cualquier camino al que nos llame Dios, el crecimiento como apostoles pasa
por formar verdaderamente un equipo con el Espiritu Santo. Aunque la
felicidad aqui en la tierra pueda ser un poco huidiza, la persona que vive en
el Espiritu Santo muestra que, tanto en los éxitos como los fracasos, el
Sefior sigue presente y sigue atrayéndonos hacia si. Con su gracia
transforma progresivamente nuestros sentidos, para evitar que nos
detengamos y para que descubramos hasta qué punto desea que crezcamos
en su amor, para después abrazarnos definitivamente en el cielo.

Para alumbrar, arder

Vivir como Cristo, tanto en el matrimonio como en el celibato, lleva a
acoger un estilo de vida nuevo que nos regala el Espiritu Santo: un amor
fecundo, un corazoén limpio y una preferencia por las riquezas de Dios y el
cuidado de los mas necesitados, al estilo del Evangelio.

A mediados de los afios cincuenta después de Cristo, Suetonio escribe que
el emperador Claudio «expulso [de Roma] a los judios que, impulsados por
Chresto, provocaban altercados con frecuencia»[?!l. A ojos de la autoridad
romana, habia un grupo motivado por un tal «Chresto», al que suponian
vivo, aunque los de Jerusalén insistian en que habia muerto crucificado: se
trataba de los cristianos procedentes de Judea que posiblemente habian
viajado a la capital del imperio para anunciar la vida de Jesus resucitado.



Ellos habian comprendido que a aquella mision no estaban llamados solo
los doce apostoles, sino todos los discipulos de Cristo de todos los tiempos.
Lo recuerda san Pablo a una de las primeras comunidades: «Sois una carta
de Cristo» —les dice— que ha sido redactada en vuestros corazones «con el
Espiritu de Dios vivo» (2Cor 3,3). Todos estaban llamados a ser, con su
vida, un mensaje para los demas escrito por el mismo Cristo.

En aquel grupo muchos estaban casados, como «el centurion Cornelio, que
fue docil a la voluntad de Dios y en cuya casa se consumé la apertura de la
Iglesia a los gentiles (Hch 10,24-48); Aquila y Priscila, que difundieron el
cristianismo en Corinto y en Efeso y que colaboraron en el apostolado de
San Pablo (Hch 18,1-26); Tabita, que con su caridad asistio a los
necesitados de Jope (Hch 9,36)»[22. Otros muchos, en cambio, no
abrazaban el matrimonio por distintas razones, entre ellas, haber recibido el
don del celibato, como una llamada a unirse también a ese aspecto de la
vida de Jesus. Asi relata Galeno —un famoso médico pagano— en torno al
ailo 200 que también «hay entre ellos mujeres y varones que se han
abstenido de la unién sexual toda su vida»!23l. En la misma época, san
Justino da testimonio de lo mismo: «Muchos hombres y mujeres, ya
septuagenarios, que son cristianos desde su juventud, se conservan
virgenes»!24l, ;Qué habia de novedoso en el mensaje o en el estilo de vida
de aquellos cristianos, casados y solteros, viudos y célibes, para que hubiera
hecho temer al mismo emperador?

Vivian bajo una nueva ley

«Haced discipulos a todos los pueblos, bautizandolos en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espiritu Santo» (Mt 28,19): con esta frase el Sefior
envia a los apdstoles —y nos sigue enviando— a todo el mundo. Ademas,
Jesus afiadié que, alli donde fueran, ensefiasen «a guardar todo cuanto os he
mandado» (Mt 28,20). Si estas palabras llegaron a oidos del emperador
Claudio, seria comprensible que este se hubiera llenado de nerviosismo,
pues Jesucristo estaba estableciendo una nueva ley que, al parecer, afectaba
a cualquier territorio, incluido el suyo. El mandamiento de Cristo, sin



embargo, era muy distinto de lo que quiza imaginaba: la ley de los
discipulos —que les distinguiria si la vivian— no era otra que amar como
El mismo amo.

Jestus defini6 esa peculiar ley como el «mandamiento nuevo» (cfr. Jn 13,34)
y, en buena medida, es siempre nuevo, pues no es sencillo aprender a amar
asi. Si observamos a nuestro alrededor, hay muchos cantos de sirena que
nos invitan a vivir de otro modo, a amar a idolos, interiores o exteriores. Y
si miramos dentro de nosotros, también nos sobran motivos para evidenciar
lo delicado que puede ser incluso amarnos asi a nosotros mismos: con el
paso del tiempo acumulamos tensiones, fracasos, miedos, que van
golpeando nuestra propia autoestima. ;Quién puede amar a Dios, a uno
mismo y al préjimo como Jesus lo hizo?

Acoger la realidad como amada por Dios, sin devolver mal por mal, sin
buscar la justicia por nuestra cuenta, tratando de ver como podemos amarla
también nosotros, es parte de «guardar lo que €l ha ensefiado». En las
bodas, los esposos se declaran mutuamente: «Yo te recibo a ti y me entrego
a ti, y prometo serte fiel en la prosperidad y en la adversidad, en la salud y
en la enfermedad, y asi amarte y respetarte todos los dias de mi vida». En
cierto sentido, Dios realiza esto mismo con nosotros; nos promete que,
junto a El, toda realidad puede ser habitable. Incluso en lo mas oscuro
—desgracias, enfermedades, injusticias, infidelidades, fracasos— podemos
descubrir un misterioso significado, una tenue luz y, con su ayuda, podemos
comprender de qué modo «todas las cosas cooperan para el bien de los que
aman a Dios» (Rm 8,28).

La beata Guadalupel?>] decia que, para realizar el apostolado del Opus Dei,
estaria «contenta donde me necesiten»26], pues sabia que cualquier
circunstancia era propicia para vivir ese nuevo mandamiento de Jesus, esa
nueva ley del amor que invita a todos a vivir en una logica distinta. Por eso
«su proyecto de vida quedo engrandecido al situarse dentro del plan divino:
Guadalupe se dejo llevar por Dios, con alegria y espontaneidad, de un lugar
a otro, de un trabajo a otro. El Sefior potencié sus capacidades y talentos,
desarroll6 su personalidad y multiplicé los frutos de su vida»!27], Las vidas



de los santos nos recuerdan lo que es vivir bajo ese nuevo imperio que
vence el egoismo con el amor de Cristo que se encarna en los cristianos.

La llamada a la paternidad y maternidad espirituales

Por esto, es logico que los discipulos hayan comenzado a ver con otros 0jos
a las personas; ya no veian distinciones nacionales o de cualquier otro tipo,
sino buscaban amar desde el corazéon misericordioso de Dios a judios,
samaritanos, galileos, romanos, griegos o persas. Imitando a Jesus,
adquirian poco a poco un corazon de padre y de madre, pues estaban
llamados a comunicar una vida nueva, a dar a luz en la fe a tantas personas.
San Gregorio de Nisa sefiala que el motivo por el que Jesus fue célibe era
precisamente que venia al mundo no para generar hijos nacidos de la sangre
o de la carne (cfr. Jn 1,13), sino para darnos la vida sobrenatural,
engendrandonos como hijos de Dios!?8]. Todos los cristianos —seguidores
de Jesucristo—, solteros y casados, estamos llamados a esa paternidad o
maternidad espirituales.

Vivir ese nuevo tipo de paternidad o maternidad es la misién mas alta de
toda persona. Asi como el Génesis subraya la vocacion a la paternidad y a
la maternidad fisicas (cfr. Gn 1,28), se podria decir que los primeros
discipulos, herederos de un nuevo género humano a partir de la
Resurreccion del Sefior, fueron llamados a una nueva paternidad y
maternidad en Cristo. La misma beata Guadalupe en varias ocasiones, al
escribir a san Josemaria, no puede ocultar su alegria al ver crecer esta vida
nueva en las personas que estaban a su alrededor, especialmente las
estudiantes de la residencia en la que vivia: «A veces, al verlas a todas
contentas y trabajando bien, nos parece que ya lo hemos conseguido todo, y
nos olvidamos de que nuestra labor es nada menos que ensefnarles a ser
santas siéndolo nosotras»29],

Los conyuges reciben esa fecundidad especialmente a través de la gracia del
matrimonio, pero no solo alli. Con el Espiritu Santo y los demas
sacramentos, disponen siempre de luz y fuerza nuevas para cuidarse



mutuamente y para educar a los hijos —cuando llegan— nutriéndolos con
la vida de Dios. Quienes no tienen hijos también pueden descubrir esa
fecundidad al encender el amor de Dios en personas y lugares que quiza no
hubieran imaginado. Y es el mismo Espiritu Santo quien también concede
una gracia especial a las personas solteras o a quienes han recibido el don
del celibato: con ella imitan la vida de Cristo en el modo particular de
cuidar y de dar la vida espiritual a tanta gente.

En la vida de Marcelo Camaral3%], supernumerario del Opus Dei que
falleci6 muy joven, observamos clara esa paternidad espiritual. Cuenta un
amigo suyo que, cuando se sentia triste, trataba de hablar con Marcelo:
«Alll estaba yo —dice ese amigo al recordar uno de esos momentos—,
experimentando una vez mas esa sensacion, como si por unos segundos
hubiera sentido a Cristo muy cerca, cuidandome, animandome en mi fe. Un
sentimiento de paz indescriptible»31. Algo similar recuerdan los alumnos
de Arturo Alvarez[3?], agregado del Opus Dei, ingeniero y profesor
mexicano. En una carta que le escribieron, decian: «Un maestro es aquel
que aparte de impartir su catedra, da a sus alumnos parte de su propio ser,
de su filosofia de vida y de su credo. Al dar su clase cada mafiana vemos
como en cada actividad busca la oportunidad de realizarse, de santificarse
(...). Es un maestro que dejara una firme huella en nuestra vida»[33,

Una necesaria limpieza de corazon

Jests, durante los delicados momentos de la Ultima Cena, dice a los
apostoles: «Vosotros estais limpios»; aunque acto seguido afiade: pero «no
todos», en referencia a Judas (cfr. Jn 13,10). Hay aqui otra pista sobre esta
nueva vida a la que invita a los apostoles: un estilo de vida «limpio», es
decir, coherente y en sintonia con El, y que encuentra en el corazon de Jests
la mejor manera de amar a los demas. Y esta llamada es para todos, en
cualquier estado en el que uno se encuentre. San Josemaria lo comprendio
bien, por lo que escribi6: «Os prometo un libro —si Dios me ayuda— que
podré llevar este titulo: “Celibato, Matrimonio y Pureza”»[34l. La limpieza
de corazén es fuente de fecundidad para unos y para otros. Aunque el



fundador del Opus Dei no llegd a escribir ese libro, deseaba expresar que
todos pueden ser igualmente bendecidos con la fecundidad cuando
encuentran la fuente de su vida en el amor de Dios y en el amor a los
demas, en ese «nuevo mandamiento». A los casados les decia: «Yo veo el
lecho conyugal como un altar»!3]. Y a los célibes: «;Ansia de hijos?...
Hijos, muchos hijos, y un rastro imborrable de luz»!36],

Quizas podemos comprender mejor esa «limpieza» de la que habla el Sefior
al mirar con un poco mas de perspectiva la historia de Judas. Los elevados
planes y ambiciones que albergaba estaban mezclados con una mundanidad
a la que no quiso renunciar. Al final, sin sentirse bendecido ni siquiera con
las treinta monedas de plata que é]l mismo negocio, acabé aborreciendo todo
lo demas que tenia: ese dinero, el ser contado entre los apostoles, y hasta su
propia vida. Todo lo que se aleja de esa limpieza de corazon se termina por
revelar como un vil engafio que nos defrauda, que nos aleja de nuestra
verdadera felicidad. Las tentaciones de Jesus en el desierto son elocuentes
en este sentido: muestran como el diablo, prometiendo algo de pan, de
gloria y de honor, en realidad esta interesado en que Jesus se desvie y deje
de realizar los planes divinos. El demonio es capaz de seducir con algo
bueno con tal de desviar a alguien de la mision que da sentido a su propia
vida. La tentacion no reside tanto en «apropiarse» de unos bienes, pequefios
o grandes, sino en que esos bienes nos atrapen y nos impidan dedicar las
mejores energias al servicio de Dios y de los demas.

Esa «limpieza de corazén», aunque se fragua en el fondo del alma, se
manifiesta también en el exterior, muchas veces en pequefios gestos. En la
vida matrimonial puede ser vital el modo detallista de relacionarse, recordar
aniversarios, sorprender al otro conociendo sus gustos, etc. En el
matrimonio Alviral37], por ejemplo, vemos cémo «al comprar su ropa,
Paquita elegia frecuentemente colores que le gustaban a su marido»; y a su
vez, «cuando iban al cine, Tomas se las ingeniaba para ir encantado a las
peliculas... con las que sabia que ella disfrutaria mas»!38]. La persona célibe
también comunica, con palabras y actitudes, que esta llamado a dar vida
sobrenatural y que el amor de su vida tiene un nombre; aprende a ser



comprensivo con todos, sensible a las necesidades de los demas; aprende
también a no enviar mensajes equivocos, que puedan transmitir mal el
compromiso de su vida y de su intimidad. «EI celibato apostolico —afirma
el Prelado del Opus Dei—, al comportar un compromiso de corazon
indiviso para Dios, ha de notarse en un tenor de vida entregada, analogo al
de una persona casada, que no se comporta como Ssi no tuviera ningun
compromiso»391,

Cristo es la verdadera riqueza

Esa «limpieza» de la que Jests habla en la Ultima Cena nos ofrece atin otra
enseflanza. Sabemos que el hecho de que Judas no estuviera limpio se
debi6, al menos en parte, a que dejo crecer en su interior un afan
desordenado por las riquezas (cfr. Jn 12,6). No sabemos qué cantidades de
dinero manejaba el grupo de los doce. No seria una gran fortuna, pero si
tenian lo suficiente para valerse por si mismos y para atender a los mas
necesitados. Cuando Jesus dice a Judas «lo que vas a hacer, hazlo pronto»,
los demas pensaron que, como tenia la bolsa del dinero, le estaba pidiendo
que comprase lo necesario para la fiesta o que diera algo a los pobres (cfr.
Jn 13,27-29).

Esa «limpieza» a la que el Sefior invita a sus apostoles incluye también el
orden en nuestra relacion con lo material; es un recordatorio elocuente de lo
decisivo que es confiar en Dios y, por tanto, vivir con la conviccion de que
los bienes materiales estan para impulsar nuestra misién espiritual. Al
enviar a setenta y dos discipulos a anunciar el Reino, asi como en muchos
otros momentos, Jests insiste en no cargar con cosas superfluas, en no
atesorar sin sentido, en no preocuparse desordenadamente por los bienes de
la tierra. Porque es facil que nuestro corazon se aficione, se apegue a esas
seguridades, que deje de brillar la tenue luz del Espiritu Santo para dar paso
al falso resplandor de la avaricia. Por eso, no es extrafio ver en los inicios de
la Iglesia a los apostoles repartiendo bienes a los mas necesitados con
magnanimidad (cfr. Hch 4,34; 24,17; 1Cor 16,1-4; Gdl 2,10; y otros) y
siempre, teniendo o no riquezas, mostrando cual era la fuente esencial de su



mision: «No tengo plata ni oro —dijo san Pedro a un paralitico—; pero lo
que tengo, te lo doy: jEn el nombre de Jesucristo Nazareno, levantate y
anda!» (Hch 3,6).

El cristiano aprende a amar «en la prosperidad y en la adversidad, en la
salud y en la enfermedad»: unos llegando a fin de mes haciendo malabares
con las cuentas, otros buscando con creatividad cémo poner los bienes al
servicio de los demas. El matrimonio Alvira sefiala que consiguié un
verdadero «milagro econémico»!4%! al sacar adelante la carrera de todos sus
hijos. Toni Zweifel*!, numerario suizo del Opus Dei, por su parte, también
es recordado como alguien que «llevo una vida generosa y sobria»[42]; pero
aquello era el fruto maduro de un recorrido que empezd siendo un joven
profesional. Se cuenta que antes de descubrir su vocacion como numerario
contaba con un coche deportivo, un regalo de su padre como premio a su
buen expediente de estudiante de ingenierial*3]. Cuando acogi6 el celibato
apostolico, «muy pronto dio a entender a su padre que necesitaba un
modelo de coche mas adecuado a sus condiciones de vida, y consiguio que
lo cambiara por otro més titil para la residencia: un Saab de siete plazas»[44]
que result6 esencial en la vida de todos. En definitiva, aprendi6 a utilizar los
bienes de modo que contribuyeran a reforzar su misién de apostol.

Puestos a preferir, prefiere a los mads débiles

Existe un rasgo peculiar del estilo de vida de un apéstol que es una
consecuencia de los anteriores. Saberse apostol, aprender a amar siempre y
a todos como Cristo, vivir con un corazon limpio y anclado en los bienes de
Dios, permite sentir predileccion —también como Cristo— por los mas
débiles y necesitados. Jesus, en efecto, cura a los enfermos, alaba a los
sencillos de corazén, se preocupa por los nifios, se compadece de los
pecadores. Se podria decir que, puestos a preferir, Jests prefiere a los mas
débiles y a los mas necesitados, a los que se sienten perdidos, en desventaja,
desprotegidos. Cuando los discipulos de Juan Bautista quieren saber si €l es
el Mesias, les manda a decir: «Anunciadle a Juan lo que estais viendo y
oyendo: los ciegos ven y los cojos andan, los leprosos quedan limpios y los



sordos oyen, los muertos resucitan y a los pobres se les anuncia el
Evangelio. Y bienaventurado el que no se escandalice de mi» (Mt 11,4-5).

¢Por qué Jesis nos pone en guardia frente a la posibilidad de
escandalizarnos de EI? Quiz4 porque los hombres solemos tener otras
prioridades. Se ha descrito el corazon humano como una «maquina de
preferir y desdefiar»[4°], y en buena medida es verdad, pues tendemos a
querer lo que nos gusta y a rechazar lo que nos molesta. Tal vez nos surge
de manera espontanea acercarnos a quienes nos benefician y alejarnos de
quienes nos incomodan; queremos los primeros lugares y estamos
dispuestos a atropellar a los demas para alcanzar algtn bien. En cambio, los
discipulos del Sefior estan llamados a ser aquellos que, habiendo purificado
su corazon, sus afectos y sus sentidos, priorizan las personas y ambitos que
estan mas sedientos de la vida de Cristo; se dejan impresionar por lo que
supone un tesoro para el Sefior.

Pedro Ballester(“6], por ejemplo, supo detectar «que habia un nifio de ocho
afios en el vecindario que no tenia con quien jugar. Aunque le llevaba varios
afios, Pedro le invit6 a jugar a su casa. Desde entonces, aquel nifio llamaba
a la puerta de los Ballester con bastante frecuencia»47]. También nosotros
podemos detectar, entre los que tenemos cerca, a los mas pobres de amor de
Dios, es decir, a los tristes, cansados, inoportunos o descartados, por edad o
enfermedad. «—Nifio. —Enfermo. —Al escribir estas palabras —pregunta
san Josemaria—, ¢no sentis la tentacion de ponerlas con mayuscula? Es
que, para un alma enamorada, los nifios y los enfermos son é1»[481,

En la Obra, san Josemaria también quiso que se cuidara de modo especial a
los mas necesitados. Por esto, ensefié a formar a la juventud atendiendo a
los pobres, dando catequesis a los nifios, impulsando iniciativas sociales en
muy diversos ambientes. Y con sensibilidad paternal pidi6 a todos los
miembros del Opus Dei que rezasen cada dia a la Virgen la oracion
Memorare de san Bernardo («Acordaos», en castellano) pidiendo por la
persona de la Obra que mas lo pudiera necesitar. Isidoro Zorzano, que fue
uno de los primeros miembros de la Obra, muestra como esa realidad la
vivian ya durante la guerra civil espafiola. Isidoro, que tenia libertad de



movimientos por su nacionalidad argentina, podia visitar a los miembros
del Opus Dei que estaban escondidos en Madrid. Entre todos, no esconde
que tenia a un preferido: Vicente Rodriguez Casado. Decia Isidoro con
sencillez: «Le veo con frecuencia y es el que estd mas solo»!49],

kg

«Lo que ha de alumbrar tiene que arder»[°9] dice un poeta contemporéaneo.
En efecto, el fuego interior de la vocacion cristiana es aquello que
necesitamos custodiar y alimentar para ser, como decia san Pablo a los de
Corinto, «una carta de Cristo» que ha sido «escrita no con tinta sino con el
Espiritu de Dios vivo; no en tablas de piedra sino en tablas que son
corazones de carne» (2Co 3,3). Ese fuego, tanto en solteros como en
casados, y en quienes han recibido el don del celibato, se enciende en el
amor de Cristo, se propaga en otros fuegos, purifica el corazon, y busca dar
calor a quienes mas lo necesitan.

Volver al inicio



Notas

[11 Pilar Urbano, El hombre de Villa Tevere, Rialp, Madrid 1986, 207.
[21 Benedicto X VI, Homilia, 26 de mayo de 2005.

[3] Santo Tomés de Aquino, Himno Adoro te devote.

[4] San Juan de la Cruz, Cdntico Espiritual, Cancién 6-7.

[5] Catecismo de la Iglesia Cat6lica, n. 737.

161 Himno Veni Creator.

[71 Eduardo Ortiz de Landazuri (1910-1985) fue un médico espafiol
especializado en medicina interna, reconocido por su labor en la Clinica
Universidad de Navarra. Destacé por su profunda conciencia de la vocacién
cristiana y su dedicacion a la atencion de los pacientes, siendo declarado
venerable por la Iglesia Catolica en 2020.

[8] Cfr. Esteban Lépez-Escobar, Pedro Lozano, Eduardo Ortiz de Landdzuri,
Palabra, Madrid 1994, 267-268.

[9] San Josemaria, Camino, n. 279.

[10] Juan Antonio Narvdez Sanchez, El doctor Ortiz de Landdzuri. Un
hombre de ciencia al encuentro con Dios, Palabra, Madrid 1997, 177.

[11] San Juan Pablo II, Homilia, 18 de octubre de 1991.

[121 San Agustin, De diversis quaestionibus octoginta tribus 64, 4. Citado en
el Catecismo de la Iglesia Catolica, n. 2560.

[13]1 Ernesto Cofifio (1899-1991) fue un médico y pediatra guatemalteco,
pionero en la salud infantil en su pais. Dedic6 su vida al cuidado de los
nifios y a la docencia, influyendo con su vida cristiana en numerosas
iniciativas sociales. Fue miembro del Opus Dei y su causa de beatificacién
esta en proceso.



[14] José Luis Cofifio, José Miguel Cejas Arroyo, Ernesto Cofifio, Rialp,
Madrid 2003, 122.

[15] San Josemaria, Instruccién, 1-IV-1934, n. 66. Citado en Andrés
Vazquez de Prada, El Fundador del Opus Dei, vol. I, Rialp, Madrid 2010,
577.

[16] Tomas Alvira (1906-1992) fue un educador y cientifico espafiol, doctor
en Ciencias y catedratico de instituto. Miembro del Opus Dei, destac6 por
su compromiso con la formacion de los jovenes y su ejemplo de vida
cristiana en el matrimonio y la familia. Su causa de beatificacion esta en
proceso.

171" Alfredo Méndiz, Tomds Alvira. Vida de un educador (1906-1992),
Rialp, Madrid 2023, 289-290.

[18] San Josemaria, Via Crucis, capitulo XIV.
1191 San Agustin, Las Confesiones, Libro IV, X1V, 2.

[201 Mons. Fernando Océriz, Carta pastoral, 20 de octubre de 2020, n. 22. La
cita interna es de san Josemaria, recogida en Conversaciones, n. 92.

[21] Syetonio, Vitae XII Caesarum. Vita Claudii, XXVV, 3. En la version
original se lee: «Iudeos impulsore Chresto assidue tumultuantes Roma
expulit».

[22] San Josemaria, Es Cristo que pasa, n. 30.

[23] Galeno, Libro de sententiis Politiae Platonicae, recogido por Abu Al-
Fida Ismail Ibn-Ali, Abulfedae Historia Anteislamica Arabice, F. C. G.
Vogel, Lipsia 1831, 109. En la version original se lee: «Sunt enim inter eos,
et foeminae et viri, qui per totam vitam a concubitu abstinuerint». Galeno
nacio en Pérgamo (Turquia) alrededor del afio 130 y fallecio en el 201. Fue
médico de la corte imperial en tiempos de Marco Aurelio, asi como de su
hijo Comodo y de los siguientes emperadores.

[24] San Justino, Apologia I, 15, 6-7.



[25] Guadalupe Ortiz de Landézuri (1916-1975) fue una quimica y docente
espafiola, una de las primeras mujeres del Opus Dei, siendo numeraria.
Destacé por su entrega a la educacion y su labor evangelizadora en Espafia
y América Latina. Fue beatificada en 2019.

[26] Maria del Rincén, Maria Teresa Escobar, Letras a un Santo. Cartas de
Guadalupe Ortiz de Landdzuri a san Josemaria Escrivd, Oficina de
Informacion del Opus Dei, edicion impresa de 2018, 67.

1271 Mons. Fernando Océriz, mensaje del 9 de abril de 2019.
[28] Cfr. San Gregorio de Nisa, De Virginitate 2, 1, 1-11.

[29] Maria del Rincén, Maria Teresa Escobar, Letras a un Santo. Cartas de
Guadalupe Ortiz de Landdzuri a san Josemaria Escrivd, Oficina de
Informacion del Opus Dei, edicion impresa de 2018, 88.

[30] Marcelo Henrique Camara (1979-2008) fue un laico brasilefio, abogado
y profesor, conocido por su profunda vida de fe y apostolado en el Opus
Dei. Destaco por su alegria, espiritu de servicio y testimonio cristiano en la
vida cotidiana. Su causa de beatificaciéon esta en proceso.

[31]1 Maria Zoé Bellani, Lyra Espindola, No caminho da santidade. A vida de
Marcelo Camara, um promotor de justica, Cia do eBook, 2020, 69. La
traduccion es nuestra.

[32] Arturo Alvarez Ramirez (1935-1992) fue un ingeniero quimico y
profesor mexicano, reconocido por su dedicacion a la docencia en la
Universidad de Guadalajara durante mas de treinta afios. Destaco por su
amabilidad y disponibilidad hacia todos. Su proceso de beatificacion se
inicié en 2021 en Guadalajara.

[33] Javier Galindo Michel, La vida plena de Arturo Alvarez Ramirez,
Minos, Ciudad de México 2018, 71.

[34] San Josemaria, Camino, n. 120.

[35] San Josemaria, Apuntes tomados de una reuni6n familiar (1967),
recogido en José Luis Illanes (coord.), Diccionario de San Josemaria



Escriva de Balaguer, Monte Carmelo, Burgos 2013, 490.
[36] San Josemaria, Camino, n. 28.

[37] E] matrimonio formado por Tomds Alvira (1906-1992) y Paquita
Dominguez (1912-1994) fue un ejemplo de vida cristiana en el matrimonio
y la familia. Miembros de la Obra, vivieron su fe con alegria, sencillez y
espiritu de servicio, procurando transmitir la fe a sus hijos y a quienes los
rodeaban. Su proceso de beatificacion esta en curso.

[38] Hilario Mendo, EI secreto de los Alvira. Un ejemplo de amor
matrimonial, Palabra, Madrid 2023, 29.

1391 Mons. Fernando Océriz, Carta pastoral del 28 de octubre de 2020, n.
22.

[40] Hilario Mendo, El secreto de los Alvira. Un ejemplo de amor
matrimonial, Palabra, Madrid 2023, 116.

[41] Toni Zweifel (1938-1989) fue un ingeniero suizo, conocido por su labor
en la Fundacién Limmat, dedicada a promover proyectos de desarrollo y
educacion en todo el mundo. Destacé por su profunda vida de fe, espiritu de
servicio y confianza en Dios, incluso durante su enfermedad. Su causa de
beatificacién esta en proceso.

1421 Agustin Lépez Kindler, Toni Zweifel. Huellas de una historia de amor,
Rialp, Madrid 2016, 140.

[43] Cfr. ibidem, 33.
[44] [bidem, 51.

[45] José Ortega y Gasset, La eleccién en amor [Revelacién de la cuenca
latente], en Estudios sobre el amor, Revista de Occidente, 8* Edicion,
Madrid 1952, 92-99.

[46] Pedro Ballester (1994-2018) fue un joven britdnico, conocido por su fe
profunda y alegria en medio de la enfermedad. Era numerario del Opus Dei.
A pesar de ser diagnosticado con cancer a los 17 afios, afrontd su



sufrimiento con fortaleza y confianza en Dios, inspirando a quienes lo
conocieron. Su causa de beatificacion esta en proceso.

[471 Jorge Boronat, Pedro Ballester. jNunca he sido mds feliz!, Cobel,
Murcia 2022, 19.

[48] San Josemaria, Camino, n. 419.
[49] José Miguel Pero-Sanz, Isidoro Zorzano, Palabra, Madrid 1996, 203.

1501 Anton Wildgans, en Wenceslao Vial, Psicologia y celibato, en Juan Luis
Caballero (ed), El celibato cristiano, Palabra, Madrid, 2019, 183.



	Introducción
	Serán creados nuevos corazones
	Amar de un modo nuevo
	Los santos, casados y célibes, lo aprendieron
	Un proceso que cuenta con nuestras flaquezas
	Fuerza que podemos moldear junto a Dios
	Para alumbrar, arder
	Vivían bajo una nueva ley
	La llamada a la paternidad y maternidad espirituales
	Una necesaria limpieza de corazón
	Cristo es la verdadera riqueza
	Puestos a preferir, prefiere a los más débiles


